





# Ma nishtana ha'layla hazeh Why is this night different from all other nights?

Translated by Jessica Cohen

### By David Grossman

This night is different because we, the protestors, are different. We who did not know we had such strength. We who did not know we had such determination, such endurance. We who did not realize how deeply we belong to this state. Belonging, caring, solidarity: words that have taken on existential dimensions and solidity as this night falls upon us. We ourselves did not imagine how much love was hidden inside us for the way of life we have managed to create here in Israel. Granted, it is a way of life that contains faults and injustices, and moreover, embodies the repression of one intolerable fact: that we are a nation that has occupied another nation for 55 years. Nevertheless, and against all odds, here on the shores of the Mediterranean we have created a state unlike any other in the world. It might not be the utopia envisioned by Theodor Herzl in Altneuland, or the humanistic idyl outlined in Israel's Declaration of Independence. But out of the numerous hopes, disappointments, anxieties and creative forces, what has emerged here is a strong, unique state that can rise above all its divisions. A state that has managed not only to function but to flourish for 75 years, even if it does so with the wobble of a tightrope walker.

But then came this grab—this sudden, brutal onslaught of legislative changes, this attempt to nationalize the country's DNA. And overnight, everything shattered. So—why is this night different from all other nights? The reason is all of you, all of us, we who are no longer willing to be silent. We who take to the streets to demonstrate. To shout, to roar. We who refuse to go along with the empty spectacle of half-democracy—a demi-cracy. These are the things that are different about this night, and will continue to be different in the coming nights and days.





When we stand in Habima Square, or march on Kaplan Street, or gather in Umm al-Fahm to call for tolerance, we are rewriting the principles of civil society in Israel. Whether in the Upper Galilee or in Bnei Brak, we are drawing our lines in the sand: our lines of refusal and non-violent civil disobedience.

From day to day, from protest to protest, it increasingly seems that those who initiated this coup have made a colossal mistake. They have recklessly gambled our future—indeed, our lives and the existence of the entire nation that they are ripping to shreds. Do they understand this? If they do not see what they have wrought, it is a terrible thing. But it is far more terrible if they do understand, yet insist on plowing ahead with a suicidal course of action. Wise and cunning as they may be, they have clearly failed to comprehend how different this night is from all other nights. They have not fathomed our determination to fight for what truly is the rock of our existence, and our reawakened sense of solidarity, and our newfound and surprising refusal to keep accepting, submissively and self-deprecatingly, the branding of secular Judaism as an "empty cart."

It is time for that story to end. The cart is full to the brim. It always has been.

The architects of this coup have misread the situation. They have misread our passion for liberty (indeed, it is a passion), as well as our fundamental values and desires. Our principle of equality for all human beings, our democratic spirit, our humanity.

Most movingly, hundreds of thousands of young people are teaching us – their parents' and grandparents' generations – the meaning of democracy. And you shall tell your children, says the Haggadah. But the adage has been reversed: And your children shall tell you. You – Israel's children, youths, young men and women – are braver than us. More tenacious than us. Perhaps this is partly because you are more desperate than us, since the forces you face today are more dangerous, callous and unbridled than the ones we faced. Perhaps it is also because you feel you have no choice. And that is something else that is different this night: we now see clearly that we are the last line of defense for the State of Israel against sheer tyranny.

That is why this night is different from all other nights.

Chag Sameah





## קַדִשׁ

### בְשַׁבָּת מַתְחִילִין:

וַיְהִי עֶרֶב וַיְהִי בֹקֶר יוֹם הַשִּׁשִּׁי; וַיְכֻלּוּ הַשְּׁמַיִם וְהָאָרֶץ וְכָל צְבָאָם. וַיְכַל אֱלֹהִים בִּיוֹם הַשְּׁבִיעִי מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר עֲשָׂה וַיִּשְׁבֹּת בַּיוֹם הַשְּׁבִיעִי מִכְּל מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר עֲשָׂה. וַיְבָרֶךְ אֱלֹהִים אֶת יוֹם הַשְּׁבִיעִי וַיְקַדֵּשׁ אוֹתוֹ כִּי בוֹ שָׁבַת מִכְּל מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר בָּרָא אֱלֹהִים לַעֲשׂוֹת.

### בַחוֹל מַתְחִילִין:

סַבְרִי מֶרָנֶן וְרַבְּנֶן וְרַבּוֹתֵי

בָּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹּלְם בּוֹרֵא פִּרִי הַגָּפֵן.

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֶלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלֶם, אֲשֶׁר בְּחַר בְּנוּ מִכְּל עָם וְרוֹמְמְנוּ מִכְּל לְשׁוֹן וְקִדְשְׁנוּ בְּמִצְוֹתִיוּ. וַתִּעֶּן לְנוּ יי אֱלֹהֵינוּ בְּאַהֲבָה (בְּשַׁבְּת: שַׁבְּתוֹת לִמְנוּחָה וּ)מוֹצֵיִדִים לְשִׁמְחָה, חַגִּים וּזְמַנִּים לְשָׁשוֹן, אֶת יוֹם (הַשַּׁבְּת הַזֶּה וְאֶת יוֹם) חַג הַמַצוֹת הַזֶּה, זְמַן חֵרוּתֵנוּ (בְּאַהֲבָה), מִקְרָא קֹדֶשׁ, זֵכֶר לִיצִיאַת מִצְרְיִם. כִּי בְנוּ הַמַצוֹת הַזֶּה, זְמַן חֵרוּתֵנוּ (בְּאַהֲבָה), מִקְרָא קֹדֶשׁ, זֵכֶר לִיצִיאַת מִצְרִים. כִּי בְנוּ בְּחַרְתְּ וְאוֹתְנוּ מִבְּל הָעַמִּים, (וְשַׁבְּת) וּמוֹעֲדֵי קְדְשֶׁךְ (בְּאַהֲבָה וּבְרְצוֹן), בְּחַלְתָנוּ הִנְחַלְתָנוּ. בְּרוּךְ אַתָּה יִי, מְקַדֵּשׁ (הַשַּׁבְּת וְ) יִשְּׁרְאֵל וְהַזְּמַנִּים.

### בְּמוֹצָאֵי שַׁבָּת מוֹסִיפִּין:

בְּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הְעוֹלְם, בּוֹרֵא מְאוֹרֵי הְאֵשׁ. בְּרוּךְ אַתְּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם הַמַבְדִיל בֵּין קֹדֶשׁ לְחֹל, בין אוֹר לְחשֶׁךְ, בֵּין יִשְׂרָאֵל לְעַמִּים, בִּין יוֹם הַשְּׁבִיעִי לְשֵׁשֶׁת יְמֵי הַמַּעֲשֶׂה. בֵּין קְדָשַׁת שַׁבְּת לִקְדָשַׁת יוֹם טוֹב הִבְדַּלְתָּ,



וְאֶת יוֹם הַשְּׁבִיעִי מִשֵּׁשֶׁת יְמֵי הַמַּעֲשֶׂה קִדַּשְׁתְּ. הִבְדַּלְתְּ וְקִדַּשְׁתְּ אֶת עַמְּךּ יִשְׂרָאֵל בִּקְדָשְׁתֶךְ. בָּרוּךְ אַתָּה יי הַמַּבְדִיל בֵּין קֹדֶשׁ לְקֹדֶשׁ.

בָּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶך הָעוֹלְם, שֶׁהֶחֶיָנוּ וְקִיְּמְנוּ וְהִגִּיעָנוּ לַוְּמַן הַזֶּה.

שׁוֹתים רֹב כּוֹס הַיַיִן בְּהַסְבָה.



נוֹטְלִין אֶת הַיָּדַיִם וְאֵין מְבְרְכִין ״עֵל נְטִילַת יְדַיִם״.



טוֹבְלִין כַּרְפַּס פָּחוֹת מִכְזַיִת בְּמֵי מֶלַח, וּמְבָרְכִין.

בָּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶך הָעוֹלְם, בּוֹרֵא פְּרִי הְאַדְמָה.



ַבַעלי הַבַּיִת יִבְצְעו אֶת הַמַצָה הָאֶמְצָעִית לִשְׁתַּיִם וּמַצְפְּינִים אֶת הַחֵצִי הַגָּדוֹל לְאֲפִיקוֹמְן.



### מַגִּיד

### מְגַלֶּים אֶת הַמַצוֹת, מַגְבִּיהַים אֶת הַקְעָרָה וְאוֹמֵרים בְּקוֹל רְם:

הָא לַחִמָּא עַנְיָא דִי אֲכָלוּ אַבְהָתָנָא בְּאַרְעָא דְמִצְרָיִם. כָּל דִכְפִין יֵיתֵי וְיֵיכֹל, כָּל דִצְרִיךְ יֵיתֵי וְיִפְּסַח. הָשַׁתָּא הָכָא, לְשָׁנָה הַבְּאָה בְּאַרְעָא דְיִשְׂרָאֵל. הָשַׁתָּא עַבְדֵי, לְשָׁנָה הַבְּאָה בְּנֵי חוֹרִין.

### מָסִירים הָקְעָרָה מֵעַל הַשָּׁלְחָן, מוֹזְגיִן כוֹס שֵׁנִי וְכַאן ֹ אֶחְדוֹת מִן הַמְסֻבִּים שׁוֹאֵלוֹת:

מַה נִּשְׁתַּנָה הַלַּיְלָה הַזֶּה מִכָּל הַלֵּילוֹת? שׁרֵכל הלּילוֹם אווּ אוֹרליו חמץ וּמצה ה

שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין חָמֵץ וּמַצָה, הַלַּיְלָה הַזֶּה - כּוּלוֹ מַצְה. שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין שְׁאָר יְרָקוֹת - הַלַיְלָה הַזֶּה מְרוֹר.

שֶׁבְּכָל הַלֵּילוֹת אֵין אֶנוּ מַטְבִּילִין אֲפִילוּ פַּעַם אֶחָת - הַלַּיְלָה הַזֶּה שָׁתֵּי פִעַמִים.

שֶׁבְּכָלֹ הַלֵּילוֹת אָנוּ אוֹכְלִין בֵּין יוֹשְׁבִין וּבֵין מְסֻבִּין - הַלַּיְלָה הַזֶּה כָּלָנו מְסָבִּין.

### ָמֵגִיחַים אֶת הַקְעָרָה עַל הַשָּׁלְחָן. הַמַצוֹת תִּהְיֶינָה מְגֻלוֹת בִּשְׁעַת אֲמִירַת הַהַגְּדָה.

עֲבָדִים הָיִינוּ לְפַרְעֹה בְּמִצְרָיִם, וַיּוֹצִיאֵנוּ יי אֱלֹהֵינוּ מִשְׁם בְּיָד חֲזְקָה וּבִזְרוֹעֵ נְטוּיָה. וְאִלּוּ לֹא הוֹצִיא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא אֶת אֲבוֹתֵינוּ מִמִּצְרָיִם, הֲרֵי אָנוּ וּבְנֵינוּ וּבְנֵי בָנֵינוּ מְשָׁעְבָּדִים הָיִינוּ לְפַרְעֹה בְּמִצְרָיִם. וַאֲפִילוּ כֻּלְנוּ חֲכָמִים, כָּלְנוּ נְבוֹנִים, כֻּלְנוּ זְקֵנִים, כָּלְנוּ יוֹדְעִים אֶת הַתּוֹרָה, מִצְוָה עָלֵינוּ לְסַפֵּר בִּיצִיאַת מִצְרַיִם. וְכָל הַמַרְבֶּה לְסַפֵּר בִּיצִיאַת מִצְרַיִם הֲרֵי זֶה מְשָׁבָּח.

### On Being a Free Nation

By Yishay Sarid

Translated by Orr Scharf

All Jews come across at least two Aramaic texts in the course of their lifetime: *Kaddish* and *Ha Lachma Anya*, the festive declaration at the opening of Seder Night.

We open with a reminder from the past: This is the bread of the impoverished that our forefathers ate in the Land of Egypt. The matza reminds us of the subjugation and humiliation, the Jew hatred and murderousness, inflicted by Pharaoh's regime. We are bound by the duty to remember.

A social injunction immediately follows. The hungry shall come and eat, the needy shall come and celebrate Passover. The traumas we suffered do not exempt us from our moral obligations today. We are not allowed to mourn and probe the wounds of the past. We must reach out to those who need our help. We are thankful for our plentiful table, and share it with the needy and the poor. Any poor person.

Then comes the hope for redemption. This year we are here. Next year we will be in the Land of Israel. This is the hope that throbbed in the hearts of generations of Jews in their lands of exile. This is the dream that brought my grandparents to the Land of Israel. Grandpa Ben Zion who came to the port of Jaffa at the age of six months with his mother and seven sisters and brothers; Grandma Fania who emigrated on her own from the city of Lviv, not to see her family that perished in the Holocaust ever again; Grandma Dobel and Grandpa Ya'akov, two teachers who emigrated from the forlorn town of Refalivka, the first in their families to receive formal education. And like them, the grandparents of us all, who came from Baghdad and Casablanca, from Sanaa and Warsaw and Berlin. They built Israel with tremendous devotion, making the dream of countless generations come true with their very own hands. None of them had a Mercedes Benz or a villa with a pool waiting for them here.

And finally – the striving for freedom. This year we are slaves – next year we will be free. We returned to our homeland to be free, as a nation and as individuals. In our Declaration of Independence, we pledged that Israel shall be a country of free men and women, irrespective of religious faith, ethnicity or gender. We will not be ruled by a despot. We will not be infested by the rabid racism that had plagued us in our lands of exile. This is the grand, benign spirit that gave birth to Israeli democracy. This is a generations-long dream that we turned into a reality with unbearably precious sacrifices. We will defend it ferociously, in the name of our forefathers and for the sake of our children and our nation.



## What has changed?

By Eran Bar-Gil

Translated by Orr Scharf

Tonight the adults are the ones who should be singing the Four Questions, and ask themselves what has changed tonight, in an attempt to offer answers:

What has changed tonight of all nights? That all nights we keep boundaries, and tonight we have crossed all boundaries.

What has changed tonight of all nights? That all nights we eat what we cook, and tonight is nothing but bitterness.

What has changed tonight of all nights? That all nights we sit either alone or together, and tonight each to their own tribe.

What has changed tonight of all nights? That all nights we have deigned to say that we are a light unto the nations, and tonight we have brought about epic darkness.

This year we are celebrating the Festival of Freedom with a sense of urgency. We read the Haggadah to keep the tradition, and repeat the words of the Declaration of Independence to recall the values we share: "The State of Israel shall be open to Jewish immigration and to the ingathering of the exiles; it shall foster the country's development for the sake of all its residents; it will be based on the principles of freedom, justice and peace."



### מַעֲשֶׂה בְּרַבִּי אֱלִיעֶזֶר וְרַבִּי יְהוֹשֻׁעַ וְרַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן עֲזַרְיָה וְרַבְּי עֲקִיבָא וְרַבִּי טַרְפוֹן

שֶׁהָיוּ מְסֻבִּין בִּבְנֵי בְרַק, וְהָיוּ מְסַפְּרִים בִּיצִיאַת מִצְרַיִם כָּל אוֹתוֹ הַלַּיְלָה עַד שֶׁבְּאוּ תַלְמִידֵיהֶם וְאָמְרוּ לְהֶם: רַבּוֹתֵינוּ, הִגִּיעַ זְמַן קְרִיאַת שְׁמַע שֶׁל שַׁחֲרִית.

אָמַר אֶלְעָזָר בֶּן עֲזַרְיָה: הֲרֵי אֲנִי כְבֶן שִׁבְעִים שְׁנָה, וְלֹא זְכִיתִי שֶׁתֵּאָמֵר יְצִיאַת מִצְרֵים בַּלֵּילוֹת עַד שֶׁדְּרְשָׁה בֶּן זוֹמְא: שֶׁנֶּאֲמַר, לְמַעַן תִּזְכֹּר אֶת יוֹם צֵאתְךְ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם כְּל יְמֵי חַיֶּיךְ; יְמֵי חַיֶּיךְ - הַיָמִים, כְּל יְמֵי חַיֶּיךְ - הַלֵּילוֹת. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים: יְמֵי חַיֶּיךְ - הָעוֹלְם הַזֶּה, כְּל יְמֵי חַיֶּיךְ - לְהָבִיא לִימוֹת הַמְשִׁיחַ.

בְּרוּךְ הַמְּקוֹם, בְּרוּךְ הוּא. בְּרוּךְ שֶׁנְּתַן תּוֹרָה לְעַמּוֹ יִשְּׂרָאֵל, בְּרוּךְ הוּא. כְּנֶגֶד אַרְבְּעָה בְנִים דִּבְּרָה תּוֹרָה. אֶחְד חָכְם, וְאֶחְד רְשָׁע, וְאֶחָד תִּם, וְאֶחָד שָׁאֵינוֹ יוֹדֵעַ לִשְׁאוֹל.

רָבְּם מָה הוּא אוֹמֵר? מַה הָעֵדוֹת וְהַחֻקִּים וְהַמִּשְׁפְּטִים אֲשֶׁר צְּוָּה יִי אֱלֹהֵינוּ אֶתְכֶם? וְאַף אַתָּה אֱמָר לוֹ כְּהִלְכוֹת הַפֶּסַח: אֵין מַפְטִירִין אַתַר הַפֶּסַח אֲפִיקוֹמָן. מַפְטִירִין אַתַר הַפֶּסַח אֲפִיקוֹמָן.

ּרְשְׁעַ מְה הוּא אוֹמֵר? מְה הְעֲבֹדָה הַזֹּאת לְכֶם? לְכֶם - וְלֹא לוֹ. וּלְפִי שָׁהוֹצִיא אֶת עַצְמוֹ מִן הַכְּלֶל כְּפַר בְּעִקְּר. וְאַף אַתְּה לוֹ. וּלְפִי שָׁהוֹצִיא אֶת עַצְמוֹ מִן הַכְּלֶל כְּפַר בְּעִקְּר. וְאַף אַתְּה הַקְהֵה אֶת שִׁנְּיו וֶאֱמֹר לוֹ: בַּעֲבוּר זֶה עֲשָׂה יי לִי בְּצֵאתִי מִמְצְרְיִם. לִי - וְלֹא לוֹ. אִילוּ הְיָה שָׁם, לֹא הְיָה נִגְאָל.

רָּג מָה הוּא אוֹמֵר? מַה זֹאת? וְאָמַרְתָּ אֵלְיוּ: בְּחֹזֶק יְד הוֹצִיאָנוּ יי מִמִּצְרָיִם, מִבֵּית עֲבָדִים.

**וְשֶׁאֵינוֹ יוֹדֵעַ לִשְׁאוֹל -** אַהְ פְּתַח לוֹ, שֶׁנֶּאֲמֵר: וְהִגַּדְתָּ לְבִנְךָ בַּיוֹם הַהוּא לֵאמֹר, בַּעֲבוּר זֶה עֲשָׂה יי לִי בְּצֵאתִי מִמִּצְרָיִם.

### **Ben Zoma's Victory**

### By Dov Elboim

Translated by Orr Scharf

The Passover Haggadah is a tale about the struggle for freedom.

Under the yoke of a violent and oppressive regime, the authors of the Haggadah compose a text about liberation. It is not a coincidence that the Haggadah opens with a story featuring some of the most prominent sages of the Second Temple period, who talk through the night about freedom ("The exodus from Egypt"). Back then, just like today, the discussion of freedom threatened the oppressive regime, which is why their assembly in the dead of night on Passover Eve, away from the authorities' prying eyes, had to end by morning ("Masters – it is time to read the morning Shema prayer").

But if this is indeed the story of a struggle for liberty, what does the following statement, made by the head of the great court of the Sanhedrin, Rabbi Eleazar Ben Azaria, mean: "For I am seventy years old, and never had the privilege of hearing the Exodus story at nighttime"? What is so problematic about telling the Exodus story at night? Why not? This is exactly the time of day when the People of Israel came out of Egypt according to the Bible. And who is that Ben Zoma character who saved the day?

The key to these cryptic midrash passages is to be found in the figure of the revolutionary and rebellious sage Shimon Ben Zoma. He was not appointed as "rabbi" because of his unruliness, but his erudition, courage and integrity were beyond dispute. The head of the Sanhedrin struggled at the time, following the Second Temple's destruction, to instate a public custom of telling the story of the Exodus "at night" – that is, during a dark era of political oppression. He faced a broad coalition of sages who opposed talk of redemption and liberty for fear it would foment insurrection. In their opinion, the danger was too grave; liberty aspirations should have been shelved to a distant future that will usher in a utopian-mystical reality ("'Your lifetime' [means] – to bring about the days of the messiah"). We should be thankful to be alive, they said, why risk what we have?

Ben Zoma was the only sage among them who dared to insist: Talk about liberty must never be relinquished, even when "night" descends upon us, even in the darkest hour. Although the night is long and arduous, we must continue talking about liberty and redemption, and times of insecurity and uncertainty are when we need the most to discuss the exodus from Egypt, and intensify our prayers and hopes for a life of freedom, justice and peace.

In contravention of Sanhedrin proceedings, where decisions follow the majority opinion, Ben Azaria, the head of court, decides to rule in favor of the individual voice of Ben Zoma. A lone voice calling for freedom won the battle. Ben Zoma's singular voice is the bedrock of the entire Passover Haggadah.





### **Four Daughters**

### By Judith Rotem

Translated by Orr Scharf

The Mishnah cites Rabbi Akiva as saying, "The People of Israel were redeemed from Egypt by the virtue of the righteous women in that generation." And yet, when I reread the Haggadah that I've known since childhood, I cannot find a single mention of any of those remarkable, practical and strong women we find in the Bible, and in the rabbinic texts of midrash and Aggadah.

The exiling of women from our primordial national narrative calls for reflection. Was it a deliberate act of male patriarchy to hide women's contribution to the passage from slavery to freedom? Women's task has been, since the days of the biblical Eve, to be "his help and counterpart." Help is nice, important and useful, but without a doubt it also places women in a secondary, demanding and wearying role, which prevents them from being independent individuals, free personas with goals, substance and achievements that do not depend on their male partners.

As an ultra-Orthodox, my husband had taught me that women who let their husbands study Torah day and night will be granted their reward in the afterlife. Their ultimate delight will be, he said, "To sit on a stool at their husband's feet in heaven." Even if his stool were made of gold and bedecked with gems, my heart could not accept this promise. Ultimately, after a bitter and long struggle, I left – on Passover Eve all those years ago – and moved from slavery to freedom, from servility to independence.

The Protest talks of four daughters. A wise one, an evil one, a naïve one and one who knows not how to ask questions.

The wise one, what does she say? Why protest, rebel and battle for the laws of justice and freedom that you uphold? We too shall tell her in the spirit of our times – The Protest will not cease, even if the dictatorial laws are passed, until victory comes.

The evil one, what does she say? What do these protests, insubordination and revolt have to do with you? She refuses to have anything to do with them. And since she set herself apart from the majority, she renounced female solidarity and the struggle for equality, liberty and justice. You should also silence her screams and tell her: Thanks to this we will ultimately move from slavery to freedom, from darkness to light. We will, and you will not. This will be your loss, not having been redeemed with us.

The naïve one, what does she say? What is this all about? What are the flags, drums, declarations and speeches for? You should tell her: with courage, love of country, determination and devotion we will extract ourselves from the clutches of dictatorship, violence against women, and from harm to our basic rights.

And to the one who knows not how to ask, help her, for it is said, "And you shall tell your daughter on that day": Thanks to us, women, we shall all move from darkness to light, from the elimination of rights to equality, from shame and anxiety to joy and abundant goodness.



## Freedom for Those Who Have Been Forbidden to Ask

By Rabbi Mishael Zion

Translated by Maya Klein

This year's Seder brings together families with different political opinions; families that argue in WhatsApp groups now need to celebrate Seder Night together. As we read about the Four Children, let us remember that seated at our table are people with diverse opinions and differing attitudes. We can simply label them as "wise" and "wicked," but we can also reconsider these categories and start a new conversation.

"The one who does not know how to ask" is not only the small, shy child, naturally disinclined to open his or her mouth and speak up. For many people, in many societies, those who "do not know how to ask" are the ones who have been silenced by society. No one has ever asked for their opinion on matters of value, and they themselves have been accustomed to not give them consideration.

For example, for generations, the dominant culture has silenced women's voices. In many countries, even after the establishment of a modern democracy, it took decades until women were finally granted the right to vote, had their voices heard and fully participated in society.

Jewish culture, too, has silenced women's voices, and instructed them not to ask. In particular, it has excluded them from the main activity of Jewish life, Talmud Torah, the study of the Torah.

Nonetheless, there have always been women who rose up above societal norms, who knew how to ask and even how to answer—women like Imma Shalom, wife of Rabbi Eliezer, and Beruriah, wife of Rabbi Meir, both from the period of the Mishnah. Alongside them, there are many voices of women whose words and innovative interpretations were lost and never passed down to our day.

As we gather together at the Seder table tonight, *mesubin*, we are invited to reflect upon those amongst us who have been silenced, those who have been forbidden to ask, and expand the capacity that each and every one of us has to open up, to ask, and to tell.



יָכוֹל מֵרֹאשׁ חֹדֶשׁ, תַּלְמוּד לוֹמַר בַּיוֹם הַהוּא, אִי בַּיוֹם הַהוּא יָכוֹל מִבְּעוֹד יוֹם, תַּלְמוּד לוֹמַר בַּעֲבוּר זֶה - בַּעֲבוּר זֶה לֹא אָמַרְתִּי אֶלָא בְּשָׁעָה שָׁיֵשׁ מַצְה וּמְרוֹר מֻנְּחִים לְפָנֶיךְ. מִתְּחִלְּה עוֹבְדֵי עֲבוֹדָה זָרָה הִיוּ אֲבוֹתִינוּ, וְעַכְשָׁיוֹ קַרְבָנוּ הַמְּקוֹם לַעֲבֹדְתוֹ, שֶׁנֶּאֲמַר: וַיֹּאמֶר יְהוֹשֻׁעַ אֶל כָּל הָעָם, כֹּה אָמַר יִי אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל: בְּעֵבֶר הַנְּהָר יִשְׁבוּ אֲבוֹתֵיכֶם מֵעוֹלְם,

מִתְּחִכְּה עוּבְדֵי עֲבוּדָה זְרָה הָיוּ אֲבוּתֵינוּ, וְעַכְשָׁיוּ מֵּךְבָנוּ הַמְּקוֹם לַעֲבֹדָתוֹ, שֶׁנֶּאֶמַר: וַיֹאמֶר יְהוֹשֻׁעַ אֶל כָּל הָעָם, כֹּה אָמַר יִי אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל: בְּעֵבֶר הַנְּהָר יִשְׁבוּ אֲבוֹתֵיכֶם מֵעוֹלְם, תָּרַח אֲבִי אַבְרָהָם וַאְבִי נְחוֹר, וַיַּעַבְדוּ אֱלֹהִים אֲחֵרִים. וְאֶקַח אֶת אֲבִיכֶם אֶת אַבְרָהָם מֵעֵבֶר הַנְּהָר וְאוֹלֵךְ אוֹתוֹ בְּכָל אֶרֶץ כְּנְעַן, וְאַרְבָּה אֶת זַרְעוֹ וְאֶתֵּן לֹוֹ אֶת הַר שֵׁעִיר לְרָשֶׁת אֹתוֹ, וְיַעֲקֹב וּבְנָיוֹ יִרְדוּ מִצְרָיִם.

בְּרוּךְ שׁוֹמֵר הַבְּטָחָתוֹ לְיִשְׂרָאֵל, בְּרוּךְ הוּא. שֶׁהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא חִשַּׁב אֶת הַקֵּץ, לַעֲשׁוֹת כְּמוֹ שֶׁאָמַר לְאַבְרָהָם אָבִינוּ בִּבְרִית בֵּין הַבְּתָרִים, שֶׁנֶּאֶמַר: וַיֹּאמֶר לְאַבְרָם, יָדֹע תִּדַע כִּי גֵר יִהְיֶה זַרְעֲךְ בְּאֶרֶץ לֹא לְהֶם, וַעֲבְדוּם וְעִנּוּ אֹתָם אַרְבַּע מֵאוֹת שנה. וְגם אֶת הַגּוֹי אֲשֶׁר יַעֲבֹדוּ דְּן אָנֹכִי וְאַחֲרֵי כֵן יֵצְאוּ בִּרְכָשׁ נְּדוֹל.

מְכַסים אֶת הַמַּצוֹת וּמַגְבִּיהִים אֶת הַכּוֹס.

וְהִיא שֶׁעְמְדָה לַאֲבוֹתֵינוּ וְלְנוּ?

שֶׁלֹא אֶחָד בִּלְבָד עָמֵד עָלֵינוּ לְכַלּוֹתֵנוּ,

אֶלְא שֶׁבְּכָל דּוֹר וָדוֹר עוֹמְדִים עָלֵינוּ לְכַלוֹתֵנוּ, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא מַצִּילֵנוּ מִיֶּדָם.

יַנִיחו הַכּּוֹס ויְגַלו אֶת הַמַּצוֹת.



# On Being "Not only One"

### By Bacol Serlui

Translated by Orr Scharf

According to the standard reading of the phrase from the Haggadah, "Not only one came to destroy us," in every generation we Jews face persecutors seeking our destruction. In Hasidism, the following interpretation is sometimes added: when we are not united as a nation, the division among us – that "not only one" – brings us close to annihilation.

Perhaps seeing the other through the lens of anger and pain and not as a fellow, not as a friend, makes us think that they do not deserve us. That they are not part of our oneness.

The Haggadah concludes the passage as follows: "And the Blessed Holy One saves us from their hand."

I wholeheartedly believe in the Creator's ability to save me. But at times like these I pray that we manage to pull through by ourselves. I believe that the ability to find a uniting, connecting, healing power is in our hands and within our reach.



צָא וּלְמַד מַה בִּמֵש לָבָן הָאֲרַמִי לַעֲשׂוֹת לְיַעֲקֹב אָבִינוּ. שֶׁפַּרְעֹה לֹא גְּזֵר אֶלָּא עַל הַזְּכָרִים וְלָבָן בְּאֲרֵמִי לַעֲקוֹר אֶת הַכֹּל, שֶׁנֶּאֱמַר: אֲרַמִּי אֹבֵד אָבִר אֶבָּר עָלְה וַיְּגָר שָׁם בִּמְתֵי מְעָט, וַיְהִי שָׁם לְגוֹי גְּדוֹל, עְצוּם נְּרְב.

וַיֵרֶד מִצְרַיְמָה - אָנוּס עַל פִּי הַדְּבּוּר.

**וֹיְגְר שְׁם -** מְלַמֵּד שֶׁלֹא יָרַד יַעֲקֹב אָבִינוּ לְהִשְׁתַּקֵעַ בְּמִצְרִים אֶלְא לְגוּר שָׁם, שֶׁנֶּאֶמַר: וַיֹאמְרוּ אֶל פַּרְעֹה, לְגוּר בְּאָרֶץ בְּאנוּ, כִּי אֵין לְגוּר שָׁם, שֶׁנָּאֶמַר: וַיֹאמְרוּ אֶל פַּרְעֹה, לְגוּר בְּאָרֶץ בְּנְעַן. וְעַתְּה יֵשְׁבוּ מִרְעֶה לַצֹאן אֲשֶׁר לַעֲבְדֶיךּ, כִּי כְבֵד הָרְעָב בְּאֶרֶץ כְּנָעַן. וְעַתְּה יֵשְׁבוּ נָאַרֶץ בְּאֶרֶץ בִּשֶׁן.

בּמְתֵי מְעָט - כְּמָה שֶׁנֶּאֱמַר: בְּשִׁבְעִים נֶפֶשׁ יִרְדוּ אֲבוֹתֶיךְ מִצְרְיִמָה, וְעַתָּה שָּׁמְךּ יי אֱלֹהֶיךְ כְּכוֹכְבֵי הַשָּׁמַיִם לְרֹב.

ַרַיְהִי שָׁם לְגוֹי - מְלַמֵד שָׁהִיוּ יִשְׂרָאֵל מְצִיָּנִים שָׁם.

גָּ**דוֹל, עָצוּם -** כְּמוֹ שֶׁנֶּאֶמֵר: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל פֶּרוּ וַיִּשְׁרְצוּ וַיִּרְבּוּ וַיַעַצְמוּ בִּמְאֹד מְאֹד, וַתִּמְלֵא הָאָרֶץ אֹתָם.

וְּרָב - כְּמָה שֶׁנֶּאֶמַר: רְבָבָה כְּצֶמַח הַשְּׁדֶה וְתַתִּיךּ, וַתִּרְבִּי וַתִּגְּדְּלִי וַתְּבִּי בְּעֲדִי עֲדְיִים, שְׁדַיִם נְכֹנוּ וּשְׁעֲרֵךְ צְמֵחַ, וְאַתְּ עֵרֹם וְעֶרְיָה. וְאָבֶר עֲלַיִּךְ וְאָרְאֵךְ מִתְבּוֹסֶסֶת בְּדְמָיִךְ, וְאֹמַר לְךְ בְּדְמַיִּךְ חֲיִי, וְאֹמַר לֶךְ בְּדְמַיִּךְ חֲיִי, וְאֹמַר לֶךְ בְּדְמַיִּךְ חֲיִי, וְאֹמַר לֶךְ בְּדְמַיִּךְ חֲיִי. וְאֹמַר לֶךְ בְּדְמַיִּךְ חֲיִי.

וַיְבעוּ אֹתְנוּ הַמִּצְרִים וַיְעַננּוּנוּ, וַיִּתְנוּ עֲבֹיְנוּ עֲבֹדָה קְשָׁה.

וַיָּרֵעוּ אֹתָנוּ הַמִּצְרִים - כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר: הָבָה נִתְחַכְמָה לוֹ פֶּן יִרְבֶּה, וְהָיָה כִּי תִקְרֶאנָה מִלְחָמָה וְנוֹסַף גַם הוּא עַל שֹׁנְאֵינוּ וְנִלְחַם בְּנוּ, וְעָלְה מִן הָאָרֵץ.

**ַרְיַעַנּוֹנוֹ -** כְּמָה שֶׁנֶּאֶמֵר: וַיְּשִּׁימוּ עָלְיוּ שָׁרֵי מִסִּים לְמַעַן עַנֹתוּ בְּסְבְּלֹתָם. וַיִּבֶן עָרֵי מִסְכְּנוֹת לְפַרְעֹה. אֶת פִּתם וְאֶת רַעַמְסֵס.

**וִיתְנוּ עָלֵינוּ עֲבֹדָה קְשָׁה -** כְּמוֹ שֶׁנֶּאֲמַר: וַיַעֲבִדוּ מִצְרֵים אֶת בְּנִי יִשְׂרָאֵל בְּפָרֶךְ. ן וחי otate

וַנִּצְעַק אֶל יי אֱלֹהֵי אֲבֹתֵינוּ, וַיִּשְׁמַע יי אֶת קֹלֵנוּ, וַיַּרְא אֶת עָנְיֵנוּ וְאֶת עֲמָלֵנוּ וְאֶת לַחֲצֵנוּ.

**וּגְּצְעַק אֶל יי אֶלֹהֵי אֲבֹתֵינוּ** - כְּמְה שֶׁנֶּאֶמַר: וַיְהִי בַיְמִים הָרַבִּים הָהֵם וַיָּמְת מֶלֶךְ מִצְרַים, וַיִאָנְחוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִן הָעֲבוֹדָה הָרַבִּים הָהֵם וַיָּמְת מֶלֶךְ מִצְרַים, וַיֵאָנְחוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִן הָעֲבוֹדָה וַיִּזְעָקוּ, וַתַּעַל שַׁוְעָתָם אֶל הָאֱלֹהִים מִן הְעֲבֹדָה.

**וַיִּשְׁמַע יִי אֶת קֹלֵנוּ -** כְּמָה שֶׁנֶּאֱמַר: וַיִּשְׁמַע אֱלֹהִים אֶת נַאֲקֹתָם, וַיִּיְסְלַהִים אֶת בְּרִיתוֹ אֶת אַבְרָהָם, אֶת יִצְחָק ואֶת יַעֲקֹב.

וַיַּרְא **אֶת עַנְיֵנוּ -** זוֹ פְּרִישׁוּת דֶּרֶךְ אֶרֶץ, כְּמְה שֶׁנֶּאֱמַר: וַיַּרְא אֱלֹהִים אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיַּדַע אֱלֹהִים.

ּוְאֶת עֲמָלֵנוּ - אֵלוּ הַבְּנִים. כְּמָה שֶׁנֶּאֶמֵר: כְּל הַבֵּן הַיִּלוֹד הַיְאֹרְה תַּשְׁלִיכָהוּ וְכָל הַבַּת תְּחַיּוּן.

**וְאֶת לַחֲצֵנוּ -** זֶה הַדְּחַק, כְּמָה שֶׁנֶּאֱמַר: וְגַם רָאִיתִי אֶת הַלַּחַץ אֲשֶׁר מִצְרֵים לֹחֲצִים אֹתָם.

וַיּוֹצְאֵנוּ יי מִמִצְרֵים בְּיָד חֲזָקָה וּבִזְרֹעַ נְטוּיָה, וּבְמֹרָא גְּדֹל, וּבְאֹתוֹת וּבִמֹפִתִים.

**וַיּוֹצִאֵנוּ יי מִמִּצְרֵים** - לֹא עַל יְדֵי מַלְאָךְ, וְלֹא עַל יְדֵי שָׂרְףּ, וְלֹא עַל יְדֵי שָׁלִיחַ, אֶלָּא הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בִּכְבוֹדוֹ וּבְעַצְמוֹ, שֶׁנֶּאֶמַר: וְעָבַרְתִּי בְאֶרֶץ מִצְרַים בַּלַּיְלָה הַזֶּה, וְהִכֵּיתִי כְּל בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַים מֵאָדָם וְעַד בְּהֵמָה, וּבְכָל אֱלֹהֵי מִצְרַים אֶעֱשֶׂה שְׁפָּטִים. אֲנִי יי.

ָוְעָבַרְתִּי בְאֶרֶץ מִצְרַים בַּלַּיְלָה הַזֶּה - אֲנִי וְלֹא מַלְאָךְ.

ְוָהְכֵּיתִי כָּל בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַים - אֲנִי וְלֹא שָּׂרְף.

ּוּבְכָל אֱלֹהֵי מִצְרֵים אֶעֱשֶׂה שְׁפָּטִים - אֲנִי ולֹא הַשְּׁלִיחַ.

ָאֲנִי יי - אֲנִי הוּא ולֹא אַחֵר.

מושו

reed

בְּיָּד חֲזְקָה - זוֹ הַדֶּבֶר, כְּמָה שֶׁנֶּאֲמַר: הִנֵה יַד יי הוֹיָה בְּמִקְנְךְּ אֲשֶׁר בַּשְּׁדֶה, בַּסוּסִים, בַּחֲמֹרִים, בַּגְּמַלִים, בַּבְּקָר וּבַצֹאן, דֶבֶר כְּבֵד מְאֹד.

וּבִזְרֹעַ נְטוּיָה - זוֹ הַחֶרֶב, כְּמָה שֶׁנֶּאֲמַר: וְחַרְבּוֹ שְׁלוּפָה בְּיָדוֹ, נְטוּיָה עַל יְרוּשָׁלַיִם.

וּבְמֹרָא גָּדֹל - זוֹ גִלּוּי שְׁכִינָה, כְּמָה שֶׁנֶּאֱמַר: אוֹ הֲנִסָּה אֱלֹהִים לְבֹא לְקַחַת לוֹ גוֹי מִקֶּרֶב גּוֹי בְּמַסֹּת בְּאֹתֹת וּבְמוֹפְתִים, וּבְמִלְחָמָה וּבְיָד חֲזָקָה וּבִזְרוֹעַ נְטוּיָה, וּבְמוֹרָאִים גְּדֹלִים, כְּכֹל אֲשֶׁר עְשָׂה לְכֶם יי אֱלֹהֵיכֶם בְּמִצְרֵים לְעֵינֶיךְ.

וּבְאֹתוֹת - זֶה הַמַּטֶה, כְּמָה שֶׁנֶּאֱמַר: וְאֶת הַמַּשֶּה הַזֶּה תִּקַּח בְּיִדְךּ, אֲשֶׁר תַּעֲשֶׂה בּוֹ אֶת הָאֹתת.

ּוּבְמֹפְתִים - זֶה הַדְּם, כְּמָה שֶׁנֶאֱמַר: וְנְתַתִּי מוֹפְתִים בַּשְּׁמַיִם וּבְאָרֶץ.

נוֹהֲגִין לְהַטִיף טִפָּה מִן הַכּוֹס בַּאֲמִירַת דְם וְאֵשׁ... עֶשֶׂר הַמַכּוֹת דְצַ״ךְ עַדַ״שׁ בְּאַחַ״ב, בְּיַחַד, ט״ו פַּעַם.

### ַדָם וָאֵשׁ וְתִימְרוֹת עָשָׁן.

דְבָר אַחֵר: בְּיָד חֲזָקָה - שְׁתַּיִם, וּבִזְרֹעַ נְטוּיָה - שְׁתַּיִם, וּבְמֹרָא גָּדֹל-שְׁתַּיִם, וּבְאֹתוֹת - שְׁתַּיִם, וּבְמֹפְתִים - שְׁתַּיִם. אֵלוּ עֶשֶׂר מַכּוֹת שֶׁהֵבִיא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עַל הַמִּצְרִים בְּמִצְרֵים וְאֵלוּ הֵן:

| דָּם        | שְׁחִין           |
|-------------|-------------------|
| צְפֵרְדֵּעַ | בָּרָד            |
| כָּנִים     | אַרְבֶּה          |
| עָרוֹב      | קשֶׂר             |
| דֶּבֶר      | מַכַּת בְּכוֹרוֹת |



# Egypt clung behind us

### By **Rivka** Miriam

Translated by Lisa Katz with Orr Scharf

Egypt clung to us, always chugging along behind like the locked caboose of a train en route, or an invisible tail, that rattles the whole body, up to the nose, and wags behind us in times of fear and joy — The old man within, hearing the creaking door, flinched, whispered: Egypt's open again.

Another old woman stood, now and then shouting:

I'm a handmaiden! And a princess!

There's a great light! And darkness! And looked at her withered hands.

And an infant crowed. And a lamb cried.

The curse, as a reminder, was tapping on the window with a worn fingernail.

And a large soothing hand placed a blessing on our heads.

A pillar of fire, or of cloud, silent and submissive, visited upon us.

Sometimes, at midnight, the Egyptians would call from afar and we didn't know if they were the cries of swearing, or voices teeming with longing

but we rhymed their cries, like notes, into a song, and to their measured music continued to move on.



### **One Plague**

### By Yaniv Iczkovits

Translated by Orr Scharf

"There was only one plague," my grandmother whispered at me as my grandfather was reading the names of the Ten Plagues, instructing us to dip our pinky in the wine cup.

"What?" I quietly asked her, but she kept silent out of respect for the ritual. As we dripped the wine onto the plate, Uncle Iczki explained God's gradual infliction of the plagues on Egypt. Uncle Miki divided the plagues into categories, explaining that the acronym datzach –blood, frogs and lice – pertains to earthly plagues, the acronym adash – wild beasts, pestilence and boils – to intermediate plagues, and the acronym ba'ach – hail, locusts and darkness – to aerial plagues. Grandfather spoke after the final dripping of wine, pointing out that the plagues derive their names from the damage they had caused (lice, wild beasts, darkness), whereas only one plague is named after its victims – death of firstborns.

"Well," I implored grandma, "Why only one plague?"

"As far as the Pharaoh was concerned," she smiled at me with sad eyes, "there was only one plague. The waters of the Nile were taken over by blood, but the royal palace had water stored for emergencies. Frogs leapt about in his house, but the Pharaoh had guards who quickly removed them. The wild beasts and locusts ravaged the crops, but I'm sure that the king's granaries were full. Darkness hit the Land of Egypt, but the palace was lit with lanterns.

"What about the boils?" I asked.

"Who do you think had the best doctors in the country?" she smiled.

"Look," she grew serious, "it says that God hardened the Pharaoh's heart. His kingdom's subjects had lost everything. They drank blood, died of plagues, they were hungry and scared. But none of that persuaded him to stop. He had to lose what was dearest to him, in order to do what he should have done in the first place. He needed destruction to knock at his door, hit him on the head, shake him to the core. He needed to lose his son."

A tear welled up in my grandmother's eye. She stroked my head. I noticed my grandfather watching us with concern. Everyone's plates were covered with burgundy drops.

"Why then," I asked her, upset, "why did he send his army all the way to the Red Sea after the death of the firstborns? He knew how it would end. He knew that those soldiers would not come back home."

"Well, that's obvious," she said and rose up to clear the plates: "At that stage he had nothing more to lose." As she reached my plate, she bent down and whispered in my ear: "And only you will remember that there is another way."



רַבִּי יְהוּדָה הָיָה נוֹתֵן בְּהֶם סִמְּנִים:

### ָרַעַדַ״ט בְאַחַ״ב.

ַרַבִּי יוֹסֵי הַגְּלִילִי אוֹמֵר: מִנַּיִן אַתְּה אוֹמֵר שֶׁלְקוּ הַמִּצְרִים בְּמִצְרִים עֲשֶׂר מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ חֲמִשִּׁים מַכּוֹת בְּמִצְרֵים מַה הוּא אוֹמֵר.

וַיֹּאמְרוּ הַחַרְטֻמִּים אֶל פַּרְעֹה: אֶצְבַּע אֱלֹהִים הִוּא, וְעַל הַיָּם מַה

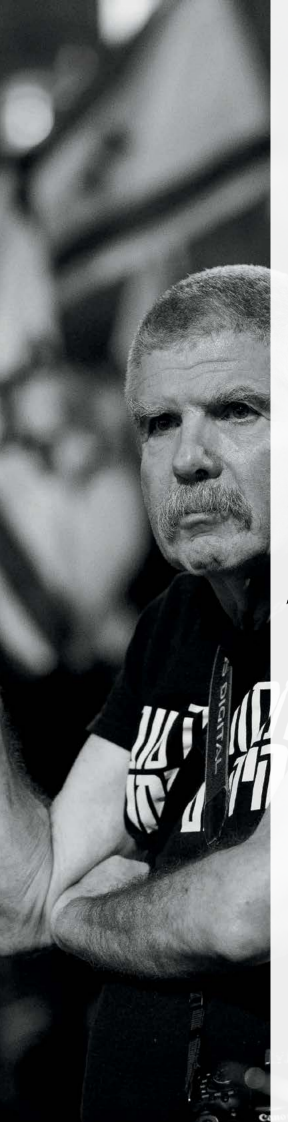
הוּא אוֹמֵר וַיַּרְא יִשְּׂרְאֵל אֶת הַיִּד הַגְּדֹלָה אֲשֶׁר עֲשָׂה יי בְּמִצְרִים,

וַיִּירְאוּ הְעָם אֶת יי, וַיַּאֲמִינוּ בִּיי וּבְמשֶׁה עַבְדוֹ. כַּמְה לְקוּ בְאֶצְבַּע

עֻשֶׂר מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ עֻשֶׂר מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ עֲשֶׂר מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ חֲמִשִׁר מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ חֲמִשִׁים מַכּוֹת.

רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר: מִנַּיִן שֶׁכָּל מַכְּה וּמַכְּה שֶׁהֵבִיא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עַל הַמִּצְרִים בְּמִצְרַיִם הְיְתָה שֶׁל אַרְבַּע מַכּוֹת שֶׁנֶּאֱמַר: יְשַׁלַּח בָּם חֲרוֹן אַפּוֹ, עֶבְרָה וְזַעַם וְצְרָה, מִשְׁלַחַת מַלְאֲכֵי רְעִים. עֶבְרָה -אַחַת, וְזַעַם - שְׁתַּיִם, וְצָרָה - שְׁלשׁ, מִשְׁלַחַת מַלְאֲכֵי רְעִים - אַרְבַּע. אֱמוֹר מֵעַתָּה: בְּמִצְרַים לְקוּ אַרְבָּעִים מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ מָאתִים מַכּוֹת.

רַבִּי עֲקִיבֶא אוֹמֵר: מִנַּיִן שֶׁכֶּל מַכְּה וּמַכְּה שֹהֵבִיא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עַל הַמִּצְרִים בְּמִצְרֵים הְיְתָה שֶׁל חְמֵשׁ מַכּוֹת. שֶׁנֶּאֶמַר: יְשַׁלַּח בְּם חֲרוֹן אַפּוֹ, עֶבְרָה וְזַעַם וְצְרָה, מִשְׁלַחַת מַלְאֲכֵי רְעִים חֲרוֹן אַפּוֹ -אַחַת, עֶבְרָה - שְׁתִּים, וְזַעַם - שְׁלוּשׁ, וְצְרָה - אַרְבַּע, מִשְׁלַחַת מַלְאֲכֵי רְעִים - חְמֵשׁ. אֱמוֹר מֵעַתָּה: בְּמִצְרֵים לְקוּ חֲמִשִּׁים מַכּוֹת וְעַל הַיָּם לְקוּ חֲמִשִׁים וּמָאתִים מַכּוֹת.



### בַּמָה מַעֲלוֹת טוֹבוֹת לַמְקוֹם עָלֵינוּ!

אָלוּ הוֹצִיאָנוּ מִמִּצְרֵים וְלֹא עֲשָׂה בְּהֶם שְׁפְּטִים, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ עָשָׂה בָּהֶם שְׁפָּטִים, וְלֹא עָשָׂה בֵאלֹהֵיהֶם, דּיּינוּ.

אָלוּ עֲשָׂה בֵאלֹהֵיהֶם, וְלֹא הָרֵג אֶת בְּכוֹרֵיהֶם, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ הָרֵג אֶת בְּכוֹרֵיהֶם וְלֹא נְתַן לְנוּ אֶת מְמוֹנְם, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ נְתַן לָנוּ אֶת מְמוֹנְם וְלֹא קְרֵע לָנוּ אֶת הַיָּם, דּיּינוּ.

אָלוּ קָרַע לְנוּ אֶת הַיָּם וְלֹא הֶעֶבֵירָנוּ בְּתוֹכוֹ בֶּחְרְבָה, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ הֶעֶבֵירָנוּ בְּתוֹכוֹ בֶּחְרָבָה וְלֹא שְׁקַע צָרֵנוּ בְּתוֹכוֹ, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ שָׁקַע צָרֵנוּ בְּתוֹכוֹ וְלֹא סִפֵּק צְרְכֵּנוּ בַּמִדְבָּר אַרְבָּעִים שָׁנָה, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ סִפֵּק צְרְכֵּנוּ בַּמִדְבָּר אַרְבָּעִים שָׁנָה ולֹא הֶאֶכִילְנוּ אֶת הַמְּן, דּיּינוּ.

> אָלוּ הָאֶכִילְנוּ אֶת הַמָּן וְלֹא נְתַן לְנוּ אֶת הַשַּׁבְּת, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ נְתַן לָנוּ אֶת הַשַּׁבְּת, וְלֹא קֵרְבָנוּ לִפְנֵי הַר סִינַי, דּיּינוּ.

אָלוּ קֵרְבָנוּ לִפְנֵי הַר סִינַי, וְלֹא נְתַן לְנוּ אֶת הַתּוֹרָה, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ נְתַן לְנוּ אֶת הַתּוֹרָה וְלֹא הִכְנִיסְנוּ לְאֶרֶץ יִשְׂרְאֵל, דַּיֵּינוּ.

אָלוּ הִכְנִיסְנוּ לְאֶרֶץ יִשְּׂרְאֵל וְלֹא בְנָה לְנוּ אֶת בֵּית הַבְּחִירְה, דַּיֵּינוּ.

## Enough By Yossi Zabari Translated by Elan Cohen

Some of the favors that the universe has bestowed upon us!

If they had tried to change the makeup of the judicial selection committee

To represent all of society

That would have been enough

If they had chosen judges to be completely subservient

But allowed for judicial review and dissent

That would have been enough

If they had outlawed dissent and appointed Deri the convicted criminal once more

But allowed for an independent police force instead of a convicted terrorist's gang

That would have been enough

If they had taken control of the Border Police and the DoJ

And prevented the accused from being sent to prison today

That would have been enough

If they had defended him or at least gone easy on him

But used their own bodies to protect human dignity and freedom

That would have been enough.

If they had violated human dignity, ground it to bits but left us one last resort

Just enough to crawl to the High Court

That would have been enough.

If they had limited our freedom of expression

But insisted on ratifying a constitution

That would have been enough.

As if that wasn't enough they gave us triple and double

They tried to fire of the attorney general just to stay out of trouble

To get rid of government oversight

To commit larceny overnight

To settle scores and play the victim

To be belligerent, indifferent and wicked

To fake being nice and pretend that we're brothers

To reach out with one hand and then strike with the other

To seize control of every institution

To come to unilateral conclusions

About what is reasonable and what is not

And who will be the supreme leader on top

To lower credit ratings then blame Labour as usual

To evade every trial and law then pretend that they're neutral

To demand absolute power to legislate whatever want

To poke us in the eye, discriminate and defraud

To call tyranny "governability" and dictatorship of the military a "Jewish democracy"

To make corruption the norm

Stage a coup and call it reform.







עַל אַחַת כַּמָה וכַּמָה טוֹבָה כְפוּלָה וּמְכֻפֶּלֶת לַמְּקוֹם עָלֵינוּ: שֶׁהוֹצִיאָנוּ מִמִּצְרֵים, וְעָשָׂה בָהֶם שְׁפָטִים, וְעָשָׂה בֵאלֹהֵיהֶם, וְהָרֵג אֶת בְּכוֹרֵיהֶם, וְנָתַן לְנוּ אֶת מְמוֹנְם, וְקְרַע לְנוּ אֶת הַיָּם, וְהֶעֶבִירֶנוּ בְּתוֹכוֹ בֶּחָרְבָה, וְשִׁקַע צָרֵנוּ בְּתוֹכוֹ, וְסִפֵּק צְרְכֵּנוּ בַּמִדְבָּר אַרְבָּעִים שָׁנָה, וְהָאֱכִילְנוּ אֶת הַמִּן, וְנָתַן לְנוּ אֶת הַשַּׁבָּת, וְמַרְבָנוּ לִפְנִי הַר סִינִי, וְנָתַן לְנוּ אֶת הַתּוֹרָה, וְהִכְנִיסְנוּ לְאֶרֶץ יִשְׂרְאֵל, וּבְנָה לְנוּ אֶת בִּית הַבְּחִירָה לְכַפֵּר עַל כְּל עֲוֹנוֹתֵינוּ.

### Inverted World

### Navit Barel

Translated by Zoe Jordan

There's a demon dancing inside the house and where are we? Between dreams and grief, reflections chuckling to themselves, clear windows for all to see. A demon dancing to songs' echoes and the children, nodding off, rest their heads on the table, a cautioning condolence, hearts at a loss. Here come the dreams: blood, blood, and blood. Wine drips from fingertips, spring betrayed on the mountain, in the valley, by the side of the road. We look out for ourselves, stature higher than usual, a fierce desire for respect. A majestic demon hovers in the room, all is known to us, and there are things we do not wish to know. Striving not to hear, the whispers grow long. More wine, much lost, even Dad whispers: a messenger of heaven is always right. By now we can concede, the children are asleep, the demon he is whispering, the books drawn back in deceit. We go through the motions, we utter the words. We did not take their money, we wept for their first-borns, we were frightened, swam in the sea, drowned our tears in it, forty years of longing as we drew further from the mountain. All the more reason that remorse is good, light words and difficult thoughts, and all are pleased, believing this is how it should be. They do and do and give and tear and infuse and provide and give and build. What were we? We were.



### **Freedom Time**

By Rachel Elior

Translated by Orr Scharf

Freedom and liberty were perceived as God's gift to a nation of slaves subjugated by human despotism. This is the profound issue at the heart of the story of the Exodus. An abstract and eternal God, who speaks and hears but remains invisible. who sanctifies liberty and freedom, who exists in a world created in a book made up of numbers and stories, fights against spectacularly beautiful, visible idols, who do not hear and do not speak, do not read and do not write, do not count and do not tell. The holiness of the abstract, eternal God, attached to a book that relates a story of testimony, oath and covenant, in a world narrated and counted, depends on temporal cycles supporting liberty and celebrations of freedom, in an eternal sequence of Sabbaths and holidays, sabbatical years and jubilees.

Jewish time begins in the Book of Exodus with the story of the flight from Egypt. A book that first mentions the word "nation" in relation to the People of Israel, who are subjugated by human despotism, narrates the story of divine redemption that unshackles the enslaved people, leading them from slavery to freedom. That is, the month of Nissan in which the Exodus puts an end to enslavement and lets freedom begin, is the moment when Jewish time as national history begins.

In order to remember this passage, whose essence is the replacement of human oppression with the divine promise of freedom, the Torah commands us to undertake an oath of freedom, called *moa'adei dror*, "times of freedom." Jewish time is divided into sevenths that eternalize the release from subjugation.

Each of these time cycles expresses the eternity of the oath of freedom. Ceasing from productive activities, abandoning the inequality between employers and employees, abandoning the attachment to work and profit, in the name of the idea of freedom and liberty, justice and equality. The Sabbath is defined as, "a sabbath of solemn rest, a holy convocation; you shall do no manner of work" (Leviticus 23:3). It is the foundation of sanctified Jewish time, a septimal time unit that is heard but not seen. The Sabbath is an abstract concept in the same way that freedom and liberty are abstract concepts; it is not visible to the eye and does not arise from transformations in nature; it comes into being when it is included in a constitutive narrative. The Jewish people is the only ancient nation that was granted seventy days of freedom each year, since the "appointed festivals of the Lord, holy convocations," prohibited the public from engaging in any manner of work.

Unfortunately, today all too many Jews believe in Jewish supremacy instead of "Every person is lovable for having been created in God's image." They uphold Jewish power, violence and discriminating racism, instead of adhering to the primary formulation of Jewish equality and ethics: "One law and one ordinance shall be both for you and for the sojourner who sojourns with you" (Numbers 15:16). They seek to undermine sacred freedom and equality, along with all of the fundamental concepts of Jewish ethics that guarantee justice and equality to all residents of the land, upholding human dignity and human rights. Ideas conveyed by the ancient saying: "The spirits of knowledge, truth and justice [inhere] in the Holiest of Holies."

ַרַבְּן גַּמְלִיאֵל הָיָה אוֹמֵר: כָּל שֶׁלֹּא אָמַר שְׁלֹשָׁה דְּבְרִים אֵלּוּ בַּפֶּסַח, לֹא יָצָא יְדֵי חוֹבָתוֹ, וְאֵלוּ הֵן: פֶּסַח,מַצָה, וּמְרוֹר.

פֶּסַח שֶׁהָיוּ אֲבוֹתֵינוּ אוֹכְלִים בִּזְמַן שֶׁבֵּית הַמִּקְדָשׁ הְיָה קַיָּם, עַל שׁוּם מְה? עַל שׁוּם שֶׁפָּסַח הַקָּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עַל בְּתֵּי אֲבוֹתֵינוּ בְּמִצְרֵים, שֶׁנֶּאֱמַר: וַאֲמַרְתֶּם זֶבַח פֶּסַח הוּא לַיי, אֲשֶׁר פָּסַח עַל בְּתֵּי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּמִצְרֵים בְּנָגְפּוֹ אֶת מִצְרֵים, וְאֶת בְּתֵּינוּ הִצִּיל, וַיִּקֹד הְעָם וַיִּשְׁתַּחֲווּ.

### מַרִאים אֶת הַמַּצוֹת לַמְסִבִּים ואוֹמְרים:

מַצָּה זוֹ שֶׁאָנוּ אוֹכְלִים, עַל שׁוּם מְה? עַל שׁוּם שָׁלֹא הִסְפִּיק בְּצֵקְם שֶׁל אֲבוֹתֵינוּ לְהַחֲמִיץ עַד שֶׁנִּגְלָה עֲלֵיהֶם מֶלֶךְ מַלְכֵי הַמְּלְכִים, הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא, וּגְאָלֶם, שֶׁנֶּאֱמַר: וַיֹּאפוּ אֶת הַבְּצֵק אֲשֶׁר הוֹצִיאוּ מִמִצְרֵים עָגֹת מַצוֹת, כִּי לֹא חָמֵץ, כִּי גֹרְשׁוּ מִמִּצְרֵים וְלֹא יְכְלוּ לְהִתְמַהְמֵהַ, וְגַּם צֵדְה לֹא עְשׂוּ לְהֶם.

### מַרִאים אֶת הַמַּצוֹת לַמְסֻבִּים ואוֹמְרים:

מָרוֹר זֶה שֶׁאָנוּ אוֹכְלִים, עַל שׁוּם מְה? עַל שׁוּם שֶׁמֵּרְרוּ הַמִּצְרִים אֶת חֵיֵי אֲבוֹתֵינוּ בְּמִצְרֵים, שֶׁנֶּאֶמַר: וַיְמְרְרוּ אֶת חַיֵּיהֶם בַּעֲבֹדָה קְשָה, בְּחֹמֶר וּבִלְבִנִים וּבְכָל עֲבֹדָה בַּשָּׁדֶה אֶת כְּל עֲבֹדָתִם אֲשֶׁר עָבְדוּ בָהֶם בְּפָּרֶךְ.

בְּכָל דּוֹר וְדוֹר חַיָּב אָדָם לִרְאוֹת אֶת עַצְמוֹ כְּאָלוּ הוּא יְצָא מִמִּצְרִים, שֶׁנֶּאֱמַר: וְהִנֵּדְתָּ לְבִנְךָ בִּיוֹם הַהוּא לֵאמֹר, בַּעֲבוּר זֶה עֲשָׂה יי לִי בְּצֵאתִי מִמִּצְרֵים. לֹא אֶת אֲבוֹתֵינוּ בִּלְבָד נְּאַל הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא, אֶלְא אַף אוֹתְנוּ נְּאַל עִמְהֶם, שֶׁנֶּאֱמַר: וְאוֹתְנוּ הוֹצִיא מִשְׁם, לְמַעַן הְבִיא אֹתְנוּ, לְתֶת לְנוּ אֶת הָאֶרֶץ אֲשֶׁר נִשְׁבַּע לַאֲבֹתֵנוּ.

### **Egypt**

### By Nurit Zarchi

Translated by Joanna Chen

Consciousness has split in two. Ahoy, dry land! Yet forsaken and left behind are dolphins and sea, light tossed by lighthouses. All at once the visionary pole shatters, Transparency is obscured, the depths Of the sea swallowed up. Drunken deposits of power, termination of tenderness In the pharynx, in letters of compassion That boast the end of days -Shells cover our eyelids And we are jolted awake. See, people, from the shallows Deposed and depleted, the sea returns, We will drown or be saved.

מַגְבִּיהִים אֶת הכּוֹס עַד ״הַלְלוּיָה״.

לְפִיכֶךְ אֲנַחָנוּ חַיָּבִים לְהוֹדוֹת, לְהַלֵּל, לְשַׁבֶּחַ, לְפָאֵר, לְרוֹמֶם, לְהַדֵּר, לְבָרֶך, לעלה ולקלס למי שעשה לאבותינו וֹלַנוּ אֵת כַּל הַנְסִים הַאֵלוּ: הוֹצִיאֵנוּ מֶעַבְדוּת לְחֵרוּת מִיָּגוֹן לְשִׂמְחָה, וּמֵאֵבֶל לִיוֹם טוֹב, וּמֵאֲפֵּלָה לְאוֹר נָדוֹל, וּמִשִּׁעִבוּד לְגִאֻלָּה. וְנאמַר לְפַנֵיוֹ שִׁירָה חֲדָשָׁה: הַלְלֹּוּיָה. הַלְלוּיָה הַלְלוּ עַבְדֵי יי, הַלְלוּ אֵת שם יי יהי שם יי מברך מעתה ועד עוֹלָם. מִמִּזְרַח שֵׁמֵשׁ עַד מִבוֹאוֹ מָהָלֵל שֶם יי. רָם עַל כָּל גּוֹיִם יי, עַל הַשָּׁמַיִם כִּבוֹדוֹ. מִי כַּיי אֱלֹהֵינוּ הַמַּגִבִּיהִי לַשָּׁבָת, הַמַּשִּׁפִּילִי לְרְאוֹת בָּשָׁמַיִם וּבָאָרֵץ. מִקִימִי מֵעָפָר דָּל, מֵאַשִּׁפּת יָרִים אֱבִיוֹן, לְהוֹשִׁיבִי עִם נְדִיבִים, עָם נְדִיבֵי עַמוֹ. מוֹשִׁיבִי עַקֶרֶת הַבַּיִת, אֱם הַבָּנִים שְׂמֵחָה. הַלְלוּיַה.







בְּצֵאת יִשְּׂרָאֵל מִמִצְרִים, בֵּית יַעֲקֹב מֵעַם לֹעֵז, הְיְתָה יְהוּדְּה לְקְדְשׁוֹ, יִשְּׂרָאֵל מַמְשְׁלוֹתִיוּ. הַיָּם רְאָה וַיָּנֹס, הַיַּרְדֵּן יִסֹב לְאָחוֹר. הֶהָרִים רְקְדוּ כְאֵילִים, גְּבְעוֹת -כִּבְנֵי צֹאן. מַה לְּךְ הַיָּם כִּי תָנוּס, הַיַּרְדֵן - תִּסֹב לְאָחוֹר, הָהָרִים - תִּרְקְדוּ כְאֵילִים, גְּבְעוֹת - כִּבְנֵי צֹאן. מִלְפְנֵי אָדוֹן חוּלִי אָרֶץ, מִלְפְנֵי אֶלוֹהַ יַעֲקֹב. הַהֹפְכִי הַצוּר אֲנֵם מִיִם, חַלְּמִישׁ - לְמַעְיְנוֹ מִיִם.

## He'harim rakdu ke'eilim – The mountains danced like rams By Etgar Keret

Translated by Jessica Cohen

When I was a boy, this was my favorite part of the seder. More than asking the four questions, more than opening the door and waiting for Elijah who never showed up, more than stealing the afikoman. I don't know if it was because of the upbeat, rhythmic tune, or because my big brother used to rattle the table and make the soup bowls dance, just like in the song. When you're a kid, nothing makes you happier than a bit of chaos. And what could be more chaotic than hills dancing like sheep and goats?

Up until the current government was installed, maintaining the status quo was considered a central tenet of Israeli politics, particularly among the Haredi parties. Logic held that in a society as diverse and contradictory as ours, any drastic or ill-considered change could lead to disaster. But that was before. Now that the mountains around us are dancing and the ground beneath us is trembling, that joyous mayhem of the rattling seder table has been replaced by a yearning for mountains, for hills, and for a supreme court, to all stand steady and unshakable.

### **Quotidian Redemption**

### By Ishay Rosen Zvi

Translated by Orr Scharf

The Haggadah ends with *Birkat Ha-ge'ulah*, Redemptive Benediction, which anticipates the rebuilding of the Temple and the offering of the Passover Sacrifice therein. A bona fide vision of today's messianic activists of the Temple Mount Faithful. Yet, The Mishnah offers an interesting and surprising story that hides behind this ending, for the benediction actually combines two different approaches to this issue. The Mishnah (Pesachim 10:6) stipulates that the Haggadah must conclude with a reading of the *Hallel* prayer and the Redemptive Benediction:

"Rabbi Tarfon says: [One should read, "God] who has redeemed us and our forefathers from Egypt and has brought us to this night. And not conclude [with an additional closing Benediction]."

Rabbi Akiva says: [One should read] also Our God and the God of our forefathers shall bring us to the coming High Holidays in peace, to celebrate the building of the world, eat from the Paschal offerings and the sacrifices whose blood shall festoon the wall of Your altar to [Your] contentment, and we shall thank You for our redemption. Blessed be God the redeemer of Israel."

Rabbi Akiva's Redemptive Benediction is clear: it pertains to future salvation. But what is the meaning of Rabbi Tarfon's benediction? He trenchantly insists on keeping us in the present moment: "Who has redeemed us ... and brought us to this night." And if this is not sufficiently clear, the Mishnah explicitly adds, "And not conclude," that is, nothing is to be added here. Why is that? Rabbi Tarfon appears to think that Seder Night does not require future anticipation, but the opposite: If we are celebrating liberty, this means that future redemptive expectations are meaningless; we are redeemed already and this is precisely what we are celebrating! This is the meaning of the Haggadah's stipulation that, "One must consider oneself as having come out of Egypt."

This did not help Rabbi Tarfon, though. The Passover Haggadah combines the two versions together, opening with redemption in Egypt and moving on to future redemption. Hence, the subversive aspect of "and brought us to this night" in the benediction's ending – dissolves.

Yet, Rabbi Tarfon's redemptive benediction did not quite disappear altogether, as Seder Night proceedings actually support his view: a common meal, a sumptuous banquet, excess, duplication (four cups of wine, dipping fingers twice) – set up the event as a nocturnal meal of liberated celebrants. It is a night that follows the protocol of a Roman symposium in which everyone, rich or poor, sits back, drinks and eats to his or her heart's content.

Two different interpretations of the Festival of Freedom compete one against the other on this evening. One meaning is messianic, anticipating redemption that is yet to come, following the Gemara: "In the month of Nissan they were redeemed and in the month of Nissan they are destined to be redeemed" (BT, Rosh Hashanah 11b). Whereas the other meaning is based on an alternative redemptive perception, expecting redemption here and now, through our own actions. It is a redemption that is not based on future anticipation, but rather on practices performed in the present. It is a quotidian redemption that takes place within the world rather than outside of it. Do not say the day will come – make the day come to us!



ָמַגְבִּיהִים אֶת הַכּּוֹס עַד נְאַל יִשְׂרָאֵל.

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ העוֹלְם, אֲשֶׁר גְּאָלְנוּ וְגְּאַל אֶת אֲבוֹתֵינוּ מָמֶץְרִים, וְהִגִּיעָנוּ לַלַּיְלָה הַזֶּה לֶאֶכְל בּוֹ מַצְה וּמְרוֹר. כֵּן יי אֱלֹהֵינוּ נִאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ יַגִּיעֵנוּ לְמוֹעֲדִים וְלִרְגָּלִים אֲחֵרִים הַבְּאִים לִקְרָאתֵנוּ לְשָׁלוֹם, שְׁמַחִים בְּבְנְיֵן עִירֶךְ וְשָׁשִׁים בַּעֲבוֹדְתֶךְ. וְנֹאכַל לְקרְאתֵנוּ לְשָׁלוֹם, שְׁמַחִים בְּבְנְיֵן עִירֶךְ וְשָׁשִׁים בַּעֲבוֹדְתֶךְ. וְנֹאכַל שָׁם מִן הַזְּבְחִים וּמִן הַפְּסְחִים אֲשֶׁר יַגִּיעַ דְּמָם עַל קִיר מִזְבַּחָךְ לְרְצוֹן, וְנוֹדֶה לְךְּ שִׁיר חָדְשׁ עַל גְּאֻלְתֵנוּ ועַל פְּדוּת נַפְשֵׁנוּ. בְּרוּךְ אַתָּה יי גְּאַל יִיִּנוּ וְעַל פְּדוּת נַפְשֵׁנוּ. בְּרוּךְ אַתָּה יי גְּאַל יִשִּל.

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הְעוֹלֶם בּוֹרֵא פְּרִי הַגְּפֶּן. שׁוֹתִין אֶת הַכּוֹס בַהַסְבַּת שְׂמֹאל.

### לעל

נוֹטְלִים אֶת הַיָּדַיִם וּמְבְרְכִים

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם, אֲשֶׁר מְדְשָׁנוּ בְּמִצְוֹתִיו וְצִוְּנוּ עַל וְטִילַת יָדַיִם.

### מוֹצִיא, מַצְה

יִקחו הַמַּצוֹת בְּסֵדֶר שֶהניחו, הפרוסה בין שתי השלמות, ויאחזו שלושתן ביד לברכת "המוציא". אחר כך יבצעו כזית מן העליונה השלמה וכזית שני מן הפרוסה ויטבלום במלח, ויאכלו בהסבה.

בָּרוּךְ אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם הַמּוֹצִיא לֶחֶם מִן הָאָרֶץ.

בָּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם, אֲשֶׁר קִדְשָׁנוּ בְּמִצְוֹתִיו וְצִוְּנוּ עַל אֲכִילַת מַצָּה.

### קַרוֹר

בֶּל אֶחָד מֵהַמְסָבִּים לוֹקֵחַ בְּזַיִת מְרוֹר וּמַסְבִּלוֹ בַּחֲרוֹסֶת, חוֹזֵר וּמְנַעֵר הַחֲרוֹסֶת, מְבָרֵךְּ וְאוֹכֵל בְּלִי הַסְבָה.

בְּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם, אֲשֶׁר קִדְּשְנוּ בְּמִצְוֹתִיו וְצִוְּנוּ עַל אֲכִילַת מָרוֹר.



### כובר

ָבָל אֶחָד מֵהַמְסֻבִּים לוֹמֵחַ כְּזַיִת מִן הַמַצְה הַשְׁלִישִׁית עִם כְּזַיִת מְרוֹר וְכוֹרְכִם יַחַד, אוֹכְלִים בְּהַסָבָה וּבְּלִי בְּרֶכָה. לִפָנֵי אָכְלוֹ אוֹמֵר.

זֶכֶר לְמִקְדָשׁ כְּהַלֵּל. כֵּן עֲשָׂה הַלֵּל בִּזְמַן שבֵּית הַמִּקְדָשׁ הָיָה קַיָים: ָהְיָה כּוֹרֵךְ מַצְּה וּמְרוֹר וְאוֹכֵל בְּיַחַד, לְקַיֵים מַה שֶׁנֶּאֶמַר: עַל מַצוֹת וּמְרֹרִים יֹאכְלָהוּ.

# שָׁלְחָן עוֹבֵרְ

אוֹכְלִים וְשותים הסעודה הערוכה ונוהגים לאכול תחילה ביצים מבושלות.

### צָפוּן

אחר גמר הסעודה לוקח כל אחד מהמסובים כזית מהמַצָּה שהיתה צפונה לאפיקומן ואוכל*ו*ת ממנה כזית בהסבה. וצריך לאכלה קודם חצות הלילה.

### בָרַרָּ

מוֹזְגִין כּוֹס שלִישִׁית וּמְבָרְכִין בִּרְכַּת הַמָּזוֹן.

שִׁיר הַמַּעֲלוֹת: בְּשוּב יי אֶת שִׁיבַת צִיוֹן הָיִינוּ כְּחֹלְמִים. אָז יִמְּלֵא שְׁחוֹק פִּינוּ וּלְשׁוֹנֵנוּ רְנָּה. אָז יאמְרוּ בַגּוֹים: הְגְּדִיל יי לַעֲשׁוֹת עִם אָבֶּה. הִגְדִּיל יי לַעֲשׂוֹת עִמְנוּ, הָיִינוּ שְׂמֵחִים. שׁוּבָה יי אֶת שְׁבִיתֵנוּ כַּאֲפִיקִים בַּנֶגֶב. הַזֹּרְעִים בְּדִמְעָה, בְּרנָה יִקְצרוּ. הָלוֹך יֵלֵךְ וּבְכה נשֵא ָמֶשֶׁךְ הַזְּרַע, בֹּא יָבֹא בְרִנְּה נֹשֵׂא אֲלָמֹתְיוּ.

רַבּוֹתֵי, נְבָרֵך

#### הַמְסֻבִּים עוֹנִים:

יָהִי שֵׁם יי מְבֹרָךְ מֵעַתָּה וְעַד עוֹלְם.

#### הַמְזַמֵן אוֹמֵר

ָבָרְשׁוּת מְרָנָן וְרַבָּנָן וְרַבּוֹתַי, נְבָרֵך [אֱלֹהֵינוּ] שֶׁאָכלְנוּ מִשֶּׁלוּ.

#### הַמְסְבִּים עוֹנִים:

הַמְזַמֵן חוֹזֶר וְאוֹמֵר

ַבְרוּךְ [אֱלֹהֵינוּ] שֶׁאָכַלְנוּ מִשֶּׁלוֹ וּבְטוּבוֹ חְיִינוּ.

בָּרוּךְ [אֱלֹהֵינוּ] שֶׁאָכַלְנוּ מִשֶּׁלוֹ וּבְטוּבוֹ חָיִינוּ.

בָּרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם הַזָּן אֶת הָעוֹלָם כִּלוֹ בְּטוּבוֹ בְּחֵן בְּחֶסֶד וּבְרַחֲמִים הוּא נוֹתֵן לֶחֶם לְכָל בְּשָׂר כִּי לְעוֹלָם חַסְדוֹ. וּבְטוּבוֹ הַגָּדוֹל תָּמִיד לֹא חָסַר לָנוּ, וְאַל יֶחְסַר לָנוּ מְזוֹן לְעוֹלְם וָעֶד. בַּעֲבוּר שָׁמוֹ הַגָּדוֹל, כִּי הוּא אֵל זָן וּמְפַּרְנֵס לַכֹּל וּמֵטִיב לַכֹּל, וּמֵכִין מְזוֹן לְכָל

נוֹדֶה לְךָּ יי אֱלֹהֵינוּ עַל שֶׁהִנְחַלְתָּ לַאֲבוֹתֵינוּ אֶרֶץ חֶמְדָה טוֹבָה וּרְחָבָה וְעַל שֶׁהוֹצֵאתָנוּ יי אֱלֹהֵינוּ מֵאֶבֶץ מִצְרַיִם, וּפְּדִיתָנוּ מִבֵּית עֲבָדִים, וְעַל בְּרִיתְךּ שֶׁחָתַמְתָּ בְּבְשָׂרֵנוּ, וְעַל תּוֹרָתְךּ שֶׁלְּמַדְתָנוּ, וְעַל ָחָקֶּיךְ שֶׁהוֹדַעְתָּנוּ, וְעַל חַיִים חֵן וְחֶסֶד שֶׁחוֹנַנְתָנוּ, וְעַל אֲכִילַת מְזוֹן שָׁאַתָּה זָן וּמְפַרְגַס אוֹתָנוּ תָּמִיד, בְּכָל יוֹם וּבְכָל עֵת וּבְכָל שָׁעָה:

ּוְעַל הַכּּל יי אֱלֹהֵינוּ אֲנַחְנוּ מוֹדִים לָךְ וּמְבָרְכִים אוֹתָךְ, יִתְבָּרַךְ שִׁמְךְ בְּפִי כָּל חַי תָּמִיד לְעוֹלָם וָעֶד: כַּכְּתוּב, וְאָכַלְתְּ וְשָׂבַעְתָּ וּבַרַכְתָּ אֶת יי אֶלהֶיךּ עַל הָאָרֶץ הַטּוֹבָה אֲשֶׁר נְתַן לָךְ. בְּרוּךְ אַתָּה יי עַל הָאָרֶץ

ַרַחֶם נָא יי אֱלֹהֵינוּ עַל יִשִּׂרָאַל עַמֶּךּ וְעַל יִרוּשָׁלַיִם עִירֶךּ וְעַל צִיּוֹן מִשְׁכַּן כְּבוֹדֶךְ וְעַל מַלְכוּת בֵּית דָוִד מְשִׁיחֶךְ וְעַל הַבַּיִת הַגָּדוֹל וָהַקָּדוֹשׁ שַׁנְּקָרָא שָׁמִךּ עַלָיו: אֱלֹהֵינוּ אַבִינוּ, רְעֵנוּ זוּנֵנוּ פַּרְנְסֵנוּ ּוְכַלְכְּלֵנוּ וְהַרְוִיחֵנוּ, וְהַרְוַח לָנוּ יי אֱלֹהֵינוּ מְהַרָה מִכְּל צְרוֹתֵינוּ. וְנָא אַל תַּצְרִיכֵנוּי י אֱלֹהֵינוּ, לֹא לִידֵי מַתְּנַת בְּשָׂר וְדָם וְלֹא לִידֵי הַלְנָאתָם, כִּי אָם לְיָדְךָּ הַמְּלֵאָה הַפְּתוּחָה הַקְּדוֹשָׁה וְהָרְחָבָה, שֶׁלֹא ַנבוֹשׁ וְלֹא נִכְּלֵם לְעוֹלָם וָעֶד.

ָרְצֵה וְהַחֲלִיצֵנוּ יי אֱלֹהֵינוּ בְּמִצְוֹתֶיךּ וּבְמִצְוֹת יוֹם הַשְׁבִיעִי הַשַּׁבְּת הַנָּדוֹל וְהַקְדוֹשׁ הַזֶּה. כִּי יוֹם זֶה נָּדוֹל וְקְדוֹשׁ הוּא לְפָנֶיךְּ לִשְׁבָּת בּוֹ ְּוְלָנוּתַ בּוֹ בְּאַהֲבָה כְּמִצְוַת רְצוֹנֶךְ.

וּבְרְצוֹנְךְּ הָנִיחַ לְנוּ יי אֱלֹהֵינוּ שֶׁלֹא תְהֵא צְרָה וְיָגוֹן וַאֲנְחָה בְּיוֹם ַמְנוּחָתֵנוּ. והַרְאֵנוּ יי אֱלֹהֵינוּ בְּנֶחְמַת צִיוֹן עִירֶךְּ וּבְבִנְיַן יְרוּשְׁלַיִם עִיר קָדְשֶׁךְ כִּי אַתָּה הוּא בַּעַל הַיְשׁוּעוֹת וּבַעַל הַנֶּחְמוֹת.



אֶלהֵינוּ וֵאלהֵי אֲבוֹתֵינוּ, יַעֲלֶה וְיָבֹא וְיַגִּיעַ וְיֵרָאֶה וְיֵרָצֶה וְיִשְּׁמַע וְיִפְּקֵד וְיִזְּכֵר זִכְרוֹנֵנוּ וּפִקְדוֹנֵנוּ, וְזִכְרוֹן אֲבוֹתֵינוּ, וְזִכְרוֹן מְשִׁיחַ בֶּן דְּוִד עַבְבֶּדְּר, וְזִכְרוֹן יְרוּשָׁלַיִם עִיר קְדְשֶׁךּ, וְזִכְרוֹן כָּל עַמְּדְּ בֵּית יִשְׂרָאֵל לְפָנֶיךְ, לִפְלֵיטָה לְטוֹבָה לְחֵן וּלְחֶסֶד וּלְרַחֲמִים, לְחַיִּים וּלְשָׁלוֹם בְּיוֹם חַג הַמַּצוֹת הַזֶּה זְכְרֵנוּ יִי אֱלֹהֵינוּ בּוֹ לְטוֹבָה וּפְקְדֵנוּ בוֹ לִבְרָכָה וְהוּשִׁיעֵנוּ בוֹ לְחַיִים. וּבִדְבַר יְשׁוּעָה וְרַחֲמִים חוּס וְחָנֵנוּ וְרַחֵם עָלֵינוּ וְהוּשִׁיעֵנוּ, כִּי אֵלֶיךְ עֵינִינוּ,כִּי אֵל מֶלֶךְ חַנוּן וְרַחוּם אְתָּה.

וּבְנֵה יְרוּשָׁלַיִם עִיר הַקֹּדֶשׁ בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ. בָּרוּךְ אַתְּה יי בּוֹנֶה בְּרַחֲמָיו יְרוּשָׁלַיִם. אָמֵן.

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֶלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלֶם, הָאֵל אָבִינוּ מַלְכֵּנוּ אַדִירֵנוּ בּוֹרְאֵנוּ גֹּאֲלֵנוּ יוֹצְרֵנוּ קְדוֹשׁ יַעֲקֹב רוֹעֵנוּ רוֹעֵה יִשְׂרָאַל הַמֶּלֶךְ הַטּוֹב וְהַמֵּטִיב לַכִּל שֶׁבְּכָל יוֹם וְיוֹם הוּא הֵטִיב, הוּא מֵטִיב, הוּא יֵיטִיב לְנוּ. הוּא גְּמְלָנוּ הוּא יִגְמְלֵנוּ לְעֵד, לְחֵן וּלְחֶסֶד וּלְרַחֲמִים וְלֶרָת הִצְּלָה וְהַצְּלָחְה, בְּרָכָה וִישׁוּעָה נֶחְמָה פַּרְנָסָה וְכַלְכָּלְהְּ וְרַבְּלְכָה וְיִשׁוּעָה נָחְמָה פַּרְנָסָה וְכַלְכָּלְה וְרַחֲמִים וְתַיִּים וְשָׁלוֹם וְכָל טוֹב, וּמִכְּל טוּב לְעוֹלְם עַל יְחַפְּרֵנוּ.

ָרָרַחֲמָן הוּא יִמְלוֹךְ עָלֵינוּ לְעוֹלָם וְעֶד.

ָהָרַחְמָן הוּא יִתְבָּרַרְ בַּשָּׁמַיִם וּבְאָרֶץ.

**הָרַחֲמָן** הוּא יִשְׁתַּבַּח לְדוֹר דּוֹרִים, וְיִתְפָּאַר בְּנוּ לְעֵד וּלְגַצַח נְצָחִים, וְיִתְהַדֵּר בְּנוּ לָעַד וּלְעוֹלְמֵי עוֹלְמִים.

רָּרַחְלָן הוּא יְפַרְנְסֵנוּ בְּכְבוֹד.

הָרַחֲבָּוֹך הוּא יִשְׁבּוֹר עֻלֵּנוּ מֵעַל צַּוְּאֵרֵנוּ, וְהוּא יוֹלִיכֵנוּ קוֹמְמִיוּת לְאַרְצֵנוּ. לְאַרְצֵנוּ.

הָרַחֲבָּוֹן הוּא יִשְׁלַח לָנוּ בְּרָכָה מְרָבָּה בַּבַּיִת הַזֶּה, וְעַל שֻׁלְחָן זֶה שֶׁאָכַלְנוּ עָלָיו.

ּהָרַתְּלֶן הוּא יִשְׁלַח לְנוּ אֶת אֵלִיֶּהוּ הַנְּבִיא זְכוּר לַטּוֹב, וִיבַשֶּׂר לְנוּ בְּּבִיא זְכוּר לַטּוֹב, וִיבַשֶּׂר לְנוּ בְּשׁוֹרוֹת טוֹבוֹת יְשׁוּעוֹת וְנֶחְמוֹת.

ֹהָרַחְמָלן הוּא יְבָרֵךְ אֶת (אֲבִי מוֹרִי) בַּעַל הַבַּיִת הַזֶּה. וְאֶת (אִמִּי מוֹרְי) בַּעַל הַבַּיִת הַזֶּה. וְאֶת (אִמִּי מוֹרְי) בַּעַל הַבַּיִת הַזֶּה, אוֹתָם וְאֶת בִּיתָם וְאֶת זַרְעָם וְאֶת כְּל אֲשֶׁר לְנוּ, כְּמוֹ שֶׁנְּתְבְּרְכוּ אֲבוֹתֵינוּ אַבְרְהָם לְנוּ, כְּמוֹ שֶׁנְתְבְּרְכוּ אֲבוֹתֵינוּ אַבְרְהָם

יִצְחָק וְיַעֲקֹב בַּכֹּל מִכֹּל כֹּל, כֵּן יְבָרֵךְ אוֹתָנוּ כֻּלְנוּ יַחַד בִּבְרָכָה שְׁלֵמָה, וְנֹאמַר, אָמֵן.

בַּמְרוֹם יְלַמְדוּ עֲלֵיהֶם וְעָלֵינוּ זְכוּת שֶׁתְּהֵא לְמִשְׁמֶרֶת שֶׁלוֹם. וְנִשְׂא בְרָכָה מֵאֵת יי, וּצְדָקָה מֵאלֹהֵי יִשְׁעֵנוּ, וְנִמְצָא חֵן וְשֵׂכֶל טוֹב בְּעֵינֵי אֶלֹהִים וְאָדָם.

> בְּשַׁבָּת: הָרַחֲמָן הוּא יַנְחִילֵנוּ יוֹם שֶׁכָּלוֹ שַׁבְּת וּמְנוּחָה לְחַיֵּי הַעוֹלָמִים.

הָרַחֲמָן הוּא יַנְחִילֵנוּ יוֹם שֶׁכֻּלוֹ טוֹב. (יוֹם שֶׁכֻּלוֹ אָרוּךְ. יוֹם שֶׁצַּדִּיקִים יוֹשְׁבִים וְעַטְרוֹתֵיהֶם בְּרָאשֵׁיהֶם וְנֶהֶנִים מִזִּיו הַשְּׁכִינָה וִיהִי חֶלְקִינוּ עִמְּהֶם).

הָּבַרְחֲמֶן הוּא יְזַכֵּנוּ לִימוֹת הַמְּשִׁיחַ וּלְחַיֵּי הְעוֹלְם הַבָּא.

מִגְדּוֹל יִשׁוּעוֹת מַלְכּוֹ וְעשֶׁה חֶסֶד לִמְשִׁיחוֹ לְדָוִד וּלְזַרְעוֹ עַד עוֹלְם. עשֶׁה שָׁלוֹם בִּמְרוֹמְיו, הוּא יַעֲשֶׂה שָׁלוֹם עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׂרָאַל וְאִמְרוּ, אָמֵן.

ּיְרְאוּ אֶת יי קְדשָׁיוּ, כִּי אֵין מַחְסוֹר לִירֵאָיוּ. כְּפִירִים רְשׁוּ וְרָעֵבוּ, וְדֹרְשֵׁי יי לֹא יַחְסְרוּ כָל טוֹב. הוֹדוּ לֵיי כִּי טוֹב כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ. פּוֹתֵחַ אֶת יָדֶךּ, וּמַשְׂבִּיעַ לְכָל חַי רְצוֹן. בָּרוּךְ הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בַּיי, וְהָיָה יי מִבְטַחוֹ. נַעַר הָיִיתִי גַם זְקַנְתִּי,

בְּרוּךְ הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בַּיי, וְהָיָה יי מִבְטַחוֹ. נַעַר הָיִיתִי גַם זְקַנְתִּי, וְלֹא רָאִיתִי צַדִיק נֶעֶזָב, וְזַרְעוֹ מְבַקֶּשׁ לְחֶם.יי' עוֹ לְעַמוֹ יִתֵּן, יי יְבָרֵךְ אֶת עַמוֹ בַשְׁלוֹם.

ַבְרוּך אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶך הָעוֹלָם בּוֹרֵא פְּרִי הַגְּפֶּן.

שותין כוס שלישית בְהַסְבַת שְׁמֹאל.



שְׁפֹּךְ חֲמָתְךּ אֶל הַגּוֹיִם אֲשֶׁר לֹא יְדְעוּךְ וְעַל מַמְלְכוֹת אֲשֶׁר בְּשִׁמְךְ לֹא קָרָאוּ. כִּי אָכַל אֶת יַעֲקֹב וְאֶת נְוֵהוּ הֵשַׁמוּ. שְׁפֹּךְ עֲלֵיהֶם זַעְמֶךְ וַחֲרוֹן אַפָּךְ יַשִּׁיגֵם. תִּרְדֹף בָּאַף וְתַשְׁמִידֵם מִתַּחַת שָׁמֵי יי.

# **Occyoupation is Our Freedom**

By Ilana Bernstein

Translated by Orr Scharf

The Occyoupation is jailed in the house's basement. A basement swirling with voices. It's nothing, says dad. The wind is rattling the windows. In the morning, us girls pick up the shards of windowpane. Shards red as the blood of the Plague of Egypt. The walls were shot at, we say. It's nothing, says dad. It's the kids, they played with firecrackers. They are the ones crying now. Daddy's watching over you. You are alive and well. Today we were forbidden from playing in the yard. Holes are being dug. It's dangerous.

From time to time we descend to the dark basement to feed the Shackle People. To give them water. So they don't die on us in the basement. Rifles on our shoulders. We are alert. Then we let them loose in the yard to exercise a little. It's for our sake. By the day's end quiet fills the house. The Occyoupation is calm. Dad is elated. And so are we.

Months go by. Years. The Occyoupation roars like a tired lion. We are tired too. The eyes won't see. The ears won't hear. One must keep watch. The house is ours. The yard is ours. Even the sky is ours. We were born to be free, says dad. Our entire life is still ahead of us.

One morning the Occyoupation whelps a little cub. Occyoushame, we named it. And we pat the cub. Beware, says dad. This cub is not as cute as it seems. And now we are missing two fingers. I told you, says dad. Occyoushame doesn't understand our language. Occyoushame is bloodthirsty. We are thirsty too. Water does not slake our thirst as it used to.

Passover Eve. The ancient Egyptians released dad's forefathers. From slavery to freedom. From grief to joy. We should say thanks to the good God up above, and eat matza. Dad seals the basement's top window. Dad seals the basement door. We don't want surprises during the holiday. Wooden planks for a window. A concrete wall for a door.

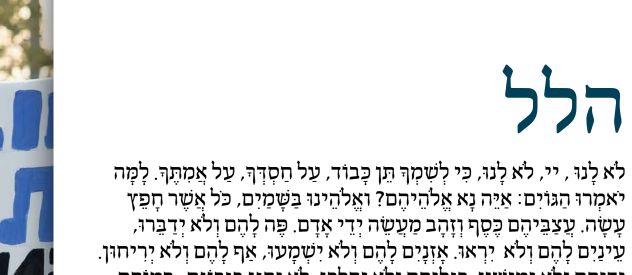
The table is set. The throats are parched. We used to be slaves, now we are free. We used to be slaves, now we are free. Our ears are buzzing, but we only think they are, says dad. The people in the basement are calling for help. Their nails are scraping the concrete wall. It's the stray dogs, says dad. The food gets stuck in our throats. We are all excited, says dad. This holiday we will finally have peace and quiet. The Occyoupation is our freedom.

At midnight, when Elijah and dad's friends knock at the door, we are sleepy. The party is over, they say.



المحالات في عينيه المحالات المحالات المحالات المحالات المحالات في عينيه المحالات ال





יְדֵיהֶם וְלֹא יְמִישׁוּן, רַגְלֵיהֶם וְלֹא יְהַלֵּכוּ, לֹא יֶהְגּוּ בִּגְרוֹנָם. כְּמוֹהֶם יִהְיוּ עֹשֵׂיהֶם, כֹּל אֲשֶׁר בֹּטֵחַ בְּהֶם. יִשְׂרָאֵל בְּטַח בַּיהוה, עֶזְרָם וּמְגִנְּם הוּא. בֵּית אהרן בִּטְחוּ ביהוה, עֶזְרָם וּמְגִנְּם הוּא. יִרְאֵי יְיָ בִּיְרָ, עֶזְרָם וּמְגִנְּם הוּא.

יי זְכָרָנוּ יְבָרֵךּ. יְבָרֵךּ אֶת בֵּית יִשְׂרָאֵל, יְבָרֵךּ אֶת בֵּית אַהַרֹן, יְבָרֵך ּיִרְאֵי יי, הַקְּטַנִים עִם הַגְּדֹלִים. יֹסֵף יי עֲלֵיכֶם, עֲלֵיכֶם וְעַל בְּנֵיכֶם. בְּרוּכִים אַתֶּם לַיי, עֹשֵׁה שָׁמַיִם וָאָרֶץ. הַשָּׁמַיִם שָׁמַיִם לַיי וְהְאָרֶץ נְתַן ּלִבְנֵי אָדָם. לֹא הַמֵּתִים יְהַלְלוּיָה וְלֹא כָּל יֹרבֵי דוּמָה. וַאֲנַחְנוּ נְבְרֵךְ יָה מֵעַתָּה וְעַד עוֹלָם. הַלְלוּיָה.

אָהַבְתִּי כִּי יִשְׁמַע יי אֶת קוֹלִי, תַּחֲנוּנָי. כִּי הִטָּה אָזְנוֹ לִי וּבְיָמַי אֶקְרָא. אֲפָפוּנִי חֶבְלֵי מָנֶת וּמְצָרֵי שְׁאוֹל מְצָאוּנִי, צְרָה וְיָגוֹן אֶמְצָא. וּבשֵׁם יי אֶקְרָא: אָנָּא יי מַלְּטָה נַפְּשִׁי! חַנוּן יי וְצַדִיק, וֵאֱלֹהֵינוּ מְרַחֵם. שֹׁמֵר פְּתָאִים יי, דַּלֹתִי וְלִי יְהוֹשִׁיעַ. שׁוּבִי נַפְשִׁי לִמְנוּחְיְכִי, כִּי יי גְּמַל ָעְלְיְכִי. כִּי חִלַּצְתָּ נַפְשִׁי מִמְּוֶת, אֶת עֵינִי מִן דִּמְעָה, אֶת רַגְלִי מִדֶּחִי. אֶתְהַלֵּךְ לִפְנֵי יי בְּאַרְצוֹת הַחַיִּים. הֶאֱמַנְתִּי כִּי אֲדַבֵּר, אֲנִי עָנִיתִי ָמְאֹד. אֲנִי אָמַרְתִּי בְחָפְזִי: כָּל הָאָדָם כֹּזֵב.

ַמָה אָשִׁיב לַיי כֹּל תַגְמוּלוֹהִי עֶלָי. כּוֹס יְשׁוּעוֹת אֶשְּׂא וּבְשֵׁם יי אֶקְרָא. נְדָרֵי לַיִי אֲשַׁלֵּם נֶגְדָה נָּא לְכָל עַמוֹ. יָקָר בְּעֵינֵי יי הַמָּוְתָה לַחַסִידִיוּ. אָנָא יי כִּי אֲנִי עַבְדֶּךּ, אֲנִי עַבְדְּךָ בֶּן אֲמְתֶךּ, פִּתַחְתָּ לְמוֹסֵרָי. לְךָּ אֶזְבַּח זֶבַח תּוֹדָה וּבְשֵׁם יי אֶקְרָא. נְדָרַי לַיי אֲשַׁלֵם נֶגְדָה נָא לְכָל עַמוֹ. בְּחַצְרוֹת בִּית יי, בְּתוֹכֵכִי יְרוּשָׁלַיִם. הַלְלוּיָה.

הַלְלוּ אֶת יי כָּל גּוֹיִם, שַׁבְּחוּהוּ כָּל הָאָמִים. כִּי גְבַר עָלֵינוּ חַסְדוֹ, וֶאֶמֶת יי לְעוֹלָם. הַלְלוּיָה.

> כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ.

הודוּ לַיי כִּי טוֹב יאמַר נָא יִשְׂרָאֵל יאמְרוּ נָא בִית אַהֲרֹן יאמְרוּ נָא יִרְאֵי יי

מָן הַמֵּצַר מְרָאתִי יָהּ, עָנְּנִי בַּמֶּרְחַב יָהּ. יי לִי, לֹא אִירָא - מַה יַּעֲשֶׂה לִי אָדְם. יי לִי בְּעֹזְרִי וַאֲנִי אֶרְאֶה בְּשֹׁנְאִי. טוֹב לַחֲסוֹת בַּיי מִבְּטֹחַ בְּנִי מְבְּנִי לְבְּבִּיִּי, בְּשֵׁם יי כִּי אֲמִילַם. סַבּוּנִי לִנְפּל, וַיִּי דְּעֵכוּ בְּאֵשׁ מְוֹצִים, בְּשֵׁם יי כִּי אֲמִילַם. דְּחֹה דְּחִיתַנִי לְנְפּל, וַיִּי עֲעָרְנִי. עִזִּי וְזִמְרָת יְהִּ וַיְהִי לִי לִישׁוּעָה. מְוֹל רִנְּה וִישׁוּעָה בְּאָהְלֵי עֲנְיִר, יִמִּין יי עשָׁה חָיִל, יְמִין יי רוֹמֵמְה, יְמִין יי עשָׂה חָיִל. עַּבְּר מַעֲשֵׂי יְהּ. יַּמֹּר יִפְּרָנִי יְהּ, וְלַמְּנָת לֹא לֹא אָמוּת כִּי אֶחְיֶה, וַאֲסַפֵּר מַעֲשֵׂי יְהּ. יַסֹר יִפְּרֵנִי יְהּ, וְלַמְּנֶת לֹא לִי עִיםְרוּ לִי שַׁעֲרִי צֶדֶק, אָבֹא בְם, אוֹדֶה יְהָ. זֶה הַשַּׁעַר לַיִי, עִיִּרִם יְבֹאוּ בוֹ.

אוֹדְךּ כִּי עֲנִיתָנִי וַתְּהִי לִי לִישׁוּעָה. אוֹדְךּ כִּי עֲנִיתָנִי וַתְּהִי לִי לִישׁוּעָה. אֶבֶן מְאֲסוּ הַבּוֹנִים הְיְתָה לְרֹאשׁ פִּנְּה. אֶבֶן מְאֲסוּ הַבּוֹנִים הְיְתָה לְרֹאשׁ פִּנָּה. מֵאֵת יי הְיְתָה זֹאת הִיא נִפְלָאת בְּעֵינֵינוּ. מֵאֵת יי הְיְתָה זֹאת הִיא נִפְּלָאת בְּעֵינֵינוּ.

אָנָא יי, הוֹשִיעָה נְּא. אָנָא יי, הוֹשִיעָה נָּא. אָנָא יי, הַצְלִיחָה נָא. אָנָא יי, הַצְלִיחָה נָא. אָנָא יי, הַצְלִיחָה נָא.

בְּרוּךְ הַבְּא בְּשֵׁם יי, בֵּרַכְנוּכֶם מִבֵּית יי. בְּרוּךְ הַבְּא בְּשֵׁם יי, בֵּרַכְנוּכֶם מִבֵּית יי. אֵל יי וַיָּאֶר לְנוּ . אִסְרוּ חַג בַּעֲבֹתִים עַד קַרְנוֹת הַמִּזְבֵּחַ. הַמִּזְבֵּחַ. אֵל יי וַיָּאֶר לְנוּ . אִסְרוּ חַג בַּעֲבֹתִים עַד קַרְנוֹת הַמִּזְבֵּחַ. אֵלִי אַתָּה וְאוֹדֶךְ, אֱלֹהַי - אֲרוֹמְמֶךְ. אֵלִי אַתָּה וְאוֹדֶךְ, אֱלֹהַי -אֲרוֹמְמֶךְ. הוֹדוּ לַיִי כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ. הוֹדוּ לַיִי כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ.



יְהַלְלוּךְ יי אֶלֹהֵינוּ כָּל מַעֲשֶׂיךְ, וַחֲסִידֶיךְ צַדִּיקִים עוֹשֵׂי רְצוֹנֶךְ, וְכָל עַמְךְ בֵּית יִשְׂרָאֵל בְּרָנָה יוֹדוּ וִיבְרְכוּ וִישַׁבְּחוּ וִיפְאֲרוּ, וִירוֹמְמוּ וְיַעֲרִיצוּ, וְיַקְדִּישׁוּ וְיַמְלִיכוּ אֶת שִׁמְךְּ, מַלְכֵּנוּ. כִּי לְךְ טוֹב לְהוֹדוֹת וּלְשִׁמְךְ נָאֶה לְזַמֵּר, כִּי מֵעוֹלְם וְעַד עוֹלְם אַתָּה אֵל.

> כִּי לִעוֹלֶם חַסְדוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדוֹ. כִּי לְעוֹלְם חַסְדוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לִעוֹלֶם חַסִדוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ. כִּי לִעוֹלַם חַסְדוֹ. כִּי לִעוֹלַם חַסְדוֹ. כִּי לִעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לִעוֹלֶם חַסְדוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לִעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לִעוֹלֶם חַסִדוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ. כִּי לִעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ. בִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ.

הודוּ לַיי כִּי טוֹב הוֹדוּ לֵאלֹהֵי הָאֱלֹהִים הודו לַאַדנֵי הַאַדנִים לעשה נפלאות גדלות לבדו לעשה הַשָּׁמַיִם בִּתְבוּנָה לְרוֹקַע הָאָרֶץ עַל הַמְּיִם לְעשׁה אוֹרִים גְּדֹלִים אָת הַשָּׁמֶשׁ לְמֶמְשָׁלֶת בַּיוֹם אֶת הַיָּרֵחַ וְכוֹכָבִים לְמֶמְשִׁלוֹת בַּלַּיְלָה לְמַכֵּה מִצְרִים בִּבְכוֹרֵיהֶם וַיוֹצֵא יִשְׂרָאֵל מִתּוֹכְם בְּיָד חֲזָקָה וּבִזְרוֹעַ נְטוּיָה לְגֹזֵר יַם סוּף לִגְזָרִים וָהֶעֱבִיר יִשְׂרָאֵל בְּתוֹכוֹ וְנָעֵר פַּרְעֹה וְחֵילוֹ בְיַם סוּף לְמוֹלִיךְ עַמוֹ בַּמִּדְבָּר לְמַכֵּה מְלְכִים גְּדֹלִים וַיָהֲרֹג מְלָכִים אַדִירִים לְסִיחוֹן מֶלֶךְ הָאֱמֹרִי וּלְעוֹג מֶלֶךְ הַבְּשָׁן וָנָתַן אַרְצָם לְנַחֲלָה נַחֲלָה לְיִשְׂרָאֵל עָבְדוּ שֶׁבְשִׁפְלֵנוּ זְכַר לְנוּ וַיִפָּרַקֵנוּ מִצְרֵינוּ נֹתֵן לֵחֶם לְכָל בָּשָּׁר הוֹדוּ לְאֵל הַשָּׁמַיִם

נִשְׁמַת כָּל חַי תְּבַרֵךְ אֶת שִׁמְךּ, יי אֱלֹהֵינוּ, וְרוּחַ כָּל בְּשָׂר תְּפָאֵר



ּוּתְרוֹמֵם זִכְרְךּ, מַלְכֵּנוּ, תָּמִיד. מָן הָעוֹלְם וְעֵד הָעוֹלְם אַתָּה אֵל,
וּמְבַּלְעָדֶיךְ אֵין לָנוּ מֶלֶךְ וּוֹאֵל וּמוֹשִׁיעַ, פּוֹדֶה וּמַצִיל וּמְפַרְנֵס
וּמְבַלְעָדֶיךְ אֵין לָנוּ מֶלֶךְ וּוֹאֵל וּמוֹשִׁיעַ, פּוֹדֶה וּמַצִיל וּמְפַרְנֵס
וּמְרַחֵם בְּכְל עֵת צְרָה וְצוּקָה. אֵין לְנוּ מֶלֶךְ אֶלְא אַתָּה. אֱלֹהֵי
הָרְאשׁוֹנִים וְהָאַחֲרוֹנִים, אֱלוֹהַ כָּל בְּרִיוֹת, אֲדוֹן כָּל תּוֹלְדוֹת,
הַמְנַהֵּג עוֹלְמוֹ בְּחֶסֶד וּבְרִיוֹתְיוֹ בְּרַחְמִים.
וַיִי לֹא יְנוּם וְלֹא יִישָׁן - הַמְּעוֹרֵר יְשֵׁנִים וְהַמֵּקִיץ נִרְדְּמִים, וְהַמֵּשִׂיחַ
אִלְמִים וְהַמַּתִּיר אֲסוּרִים וְהַסּוֹמֵך נוֹפְלִים וְהַזּוֹקֵף כְּפוּפִים. לְךְּ
אַלְמִים וְהַמַּתִּיר אֲסוּרִים וְהַסּוֹמֵך נוֹפְלִים וְהַזּוֹקֵף כְּפוּפִים. לְךְּ

אָלוּ פִינוּ מְלֵא שִׁירָה כַּיָּם, וּלְשׁוֹנֵנוּ רְנָּה בְּהַמוֹן גַּלְיוּ, וְשִׂפְתוֹתֵינוּ שָׁבַח כְּמֶרְחֲבֵי רָקִיעַ, וְעֵינֵינוּ מְאִירוֹת כַּשָׁמֶשׁ וְכַיְּרֵחַ, וְיְדֵינוּ פְרוּשׁוֹת כְּנִשְׂרֵי שָׁמַיִם, וְרַגְלֵינוּ קַלּוֹת כְּאַיָּלוֹת - אֵין אֲנַחְנוּ ַמַסְפִּיקִים לְהוֹדוֹת לְךָּ , יי אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ , וּלְבָרֶך, אֶת שִׁמְךּ עַל אַחַת, מֵאֶלֶף, אַלְפִי אֲלָפִים וְרִבֵּי רְבָבוֹת פְּעָמִים, הַטּוֹבוֹת שֶׁעָשִׂיתָ עִם אֲבוֹתֵינוּ וְעִמְּנוּ. מִמִּצְרֵים גְּאַלְתָנוּ, יי אֱלֹהֵינוּ, וּמִבֵּית עֲבָדִים פְּדִיתָנוּ, בְּרָעָב זַנְתָּנוּ וּבְשָׂבָע כִּלְכַּלְתָנוּ, מֵחֶרֶב הִצַּלְתָנוּ וּמִדֶּבֶר מִלַּטְתָּנוּ, וּמֵחָלָיִם רְעִים וְנֶאֱמָנִים דִּלִּיתָנוּ. עַד הַנָּה עֲזְרוּנוּ ַרַחֲמֶיךּ וְלֹא עֲזָבוּנוּ חֲסָדֶיךּ, וְאַל תִּטְשֵׁנוּ, יי אֱלֹהֵינוּ, לְנֶצַח. עַל ַכן אָבָרים שֶׁפִּלַּגְתָּ בָּנוּ וְרוּחַ וּנְשָׁמָה שֶׁנָּפַחְתָּ בְּאַפֵּינוּ וְלְשׁוֹן אֲשֶׁר שַׂמְתָּ בְּפִינוּ - הֵן הֵם יוֹדוּ וִיבָרְכוּ וִישַׁבְּחוּ וִיפְאֲרוּ וִירוֹמְמוּ וְיַעֲרִיצוּ וְיַקְדִּישׁוּ וְיַמְלִיכוּ אֶת שִׁמְךּ מַלְבֵּנוּ. בִּי כָל פֶּה לְדִּ יוֹדֶה, וְכָל לְשׁוֹן לְדְ תִּשְׁבַע, וְכָל בֶּרֶךְ לְךָ תִכְרַע, וְכָל קוֹמָה לְפָנֶיךְ תִשְׁתַּחֲנֶה, וְכָל לְבָבוֹת יִירָאוּךְ, וְכָל קֶרֶב וּכְלְיוֹת יְזַמֵּרוּ לִשְׁמֶךְ, כַּדְבָר שֶׁכְּתוּב, כָּל עַצְמֹתֵי תֹאמַרְנָה: יי, מִי כָמוֹךְ מַצִּיל עָנִי מֵחְזָק מִמֶּנוּ וְעָנִי וְאֶבְיוֹן מִגֹּזְלוֹ. מִי יִדְמֶה לְּךְ וּמִי יִשְׁנֶה לְּךְ וּמִי יַעֲרֹךְ לְךְ הָאֵל הַגְּדוֹל, הַגִּבּוֹר וְהַנּוֹרָא, אֵל ֶעֶלְיוֹן, קֹנֵה שָׁמַיִם וָאָרֶץ. נְהַכֶּלְךְּ וּנְשַׁבֵּחֲךְ וּנְפָאֶרְךְ וּנְבָרֵךְ אֶת שֵׁם ָקְדְשֶׁךְ, כְּאָמוּר: לְדָוִד, בְּרְכִי נַפְשִׁי אֶת יי וְכָל קְרָבַי אֶת שֵׁם קְדְשׁוֹ.

הָאֵל בְּתַצְצָמוֹת עָזֶּךְ, הַגְּדוֹל בִּכְבוֹד שְׁמֶךְ, הַגִּבּוֹר לָנֶצַח וְהַנּוֹרָא בְּנוֹרְאוֹתֶיךְ, הַמֶּלֶךְ הַיּוֹשֵׁב עַל כִּפֵּא רָם וְנִשָּׂא. שׁוֹכֵן עַד מְּרוֹם וְקָדוֹשׁ שְׁמוֹ. וְכָתוּב: רַנְּנוּ צַדִּיקִים בַּיהוה, לַיְשָׁרִים נָאוָה תְהִלְּה.







בְּפִי יְשָׁרִים תִּתְהַלֶּל, וּבְדִבְרֵי צַדִּיקִים תִּתְבְּרַךּ, וּבִלְשׁוֹן חֲסִידִים תִּתְרוֹמְם, וּבִקֶּרֵב קְדוֹשִׁים תִּתִקַדָּשׁ.

וּבְמַקְהֲלוֹת רִבבְוֹת עַמְּךְ בֵּית יִשְׂרָאֵל בְּרָנָּה יִתְפָּאֵר שִׁמְךּ, מַלְכֵּנוּ, בְּכָל דּוֹר וְדוֹר, שֶׁכֵּן חוֹבַת כָּל הַיְצוּרִים לְפָנֶיךּ, יי אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ , לְהוֹדוֹת לְהַלֵּל לְשַׁבֵּחַ, לְפָאֵר לְרוֹמֵם לְהַדֵּר לְבָרֵך, לְעַלֵּה וּלְקַלֵּס עַל כָּל דִּבְרֵי שִׁירוֹת וְתִשְׁבְּחוֹת דְּוִד בֶּן יִשַׁי עַבְדְּךּ, מְשִׁיחֶךְ.

יִשְׁתַּבַּח שָׁמְךְּ לָעַד מַלְכֵּנוּ, הָאֵל הַמֶּלֶךְ הַגְּדוֹל וְהַקְּדוֹשׁ בַּשְּׁמַיִם וּבְאָרֶץ, כִּי לְךְּ נְאָה, יי אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ , שִׁיר וּשְׁבְחָה, הַלֵּל וְזִמְרָה, עֹז וּמֶמְשָׁלָה, נָצַח, גְּדָלָה וּגְבוּרָה, תְּהִלָּה וְתִפְּאֶרֶת, קְדָשְׁה וּמַלְכוּת, בְּרָכוֹת וְהוֹדְאוֹת מֵעַתָּה וְעַד עוֹלְם. בְּרוּךְ אַתָּה יי, אֵל מֶלֶךְ גְּדוֹל בַּתִּשְׁבְּחוֹת, אֵל הַהוֹדְאוֹת, אֲדוֹן הַנִפְּלָאוֹת, הַבּּוֹחֵר בְּשִׁירֵי זִמְרָה, מֶלֶךְ אֵל חֵי הָעוֹלְמִים.

הִנְנִי מוּכָן וּמְזָמָן לְקַיֵם מִצְווַת כּוֹס רְבִיעִי שֶׁהוּא כְּנָגֶד בְּשׁוֹרַת הַיְשׁוּעָה, שֶׁאָמַר הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא לְיִשְׂרָאֵל וְלְקַחְתִּי אֶתְכֶם לִי לְעָם וְהָיִיתִי לְכֶם לֵאֱלֹהִים .

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הְעוֹלְם בּוֹרֵא פְּרִי הַנְּפֶן.

וְשׁוֹתין בְּהַסִיבַת שְׂמֹאל

בְּרוּךְ אַתָּה יי אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ העוֹלְם, עֵל הַגֶּפֶן וְעַל פְּרִי הַגֶּפֶן, עֵל הְנִּבְּת הַשְּׁדֶּה וְעַל אֶרֶץ חֶמְדְּה טוֹבְה וּרְחָבְה שֻׁרְצִיתְ וְהִנְחַלְתְּ לְאֲכֹל מִפִּרְיָה וְלִשְׂבֹע מִטוּבְה רַחֶם נְא ד' אֱלֹקִינוּ עַל יִשְׂרָאֵל עַמֶּךְ וְעַל צִיּוֹן מִשְׁכֵּן כְּבוֹדֶךְ וְעַל יִרוּשְׁלַיִם עִירְ הַקֹּדֶשׁ בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ מְזְבְּתֶרְ וְעַל הֵיכְלֶךְ וּבְנֵה יְרוּשְׁלַיִם עִיר הַקֹּדֶשׁ בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ וְהַעְל הֵיכְלֶךְ וְעַל הִיכְלֶךְ וּבְּנִי וְנִשְׁבַּע מִטוּבְה וְהַעְל מִפְּרְיָה וְנִשְׂבַע מִטוּבְה וְהַעְל בְּיִנִם הַיָּבְרְיְה וְנִשְׂבָע מִטוּבְה וּבְעָבְרְרָךְ עָלֶיהְ בִּקְדָשְׁה וּבְטְהְרָה בשבת: וּרְצֵה וְהַחֲלִיצֵנוּ בְּיוֹם הַנָּעִי בְּעָל הְנָעְיִבְּ וְנִשְׁבְּרִי הַנָּפֶן וְנִשְׁלְחֵנִוּ בְּיִבְּר וְנִשְׁבְּר הְיִבְּל הְצְלִיךְ וְעַל הְּצְרֶץ וְעַל פְּרִי הַנֶּפֶּן. בְּרוּךְ אַתְּה ד' עַל הַצָּפֶן וְעַל פְּרִי הַנֶּפֶּן. בְּרוּךְ אַתְּה ד' עַל הַצְּפֶן

# נרצה

ּ<mark>חֲסַל סִדּוּר פֶּסַח כְּהַלְּכָתוֹ,</mark> כְּכָל מִשְׁפְּטוֹ וְחָקְתוֹ. כַּאֲשֶׁר זְכִינוּ לְסַדֵּר אוֹתוֹ, כֵּן נִזְכָּה לַעֲשׁוֹתוֹ. זָךְ שׁוֹכֵן מְעוֹנָה, קוֹמֵם קְהַל עֲדַת מִי מְנָה. בְּקָרוֹב נַהֵל נִטְעֵי כַנְּה, פְּדוּיִם לְצִיוֹן בְּרִנָּה.

לְשָׁנָה הַבָּאָה בִּירוּשָׁלְיִם.

בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל אוֹמְרִים:

לְשָׁנָה הַבָּאָה בִּירוּשָׁלְיִם הַבְּנוּיָה.



## כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יָאֶה.

אַדיר בִּמְלוּכָה, בְּחוּר כַּהֲלָכָה, גְּדוּדְיוֹ יֹאמְרוּ לוֹ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יִי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יָאֵה.

דְגוּל בִּמְלוּכָה, הָדוּר כַּהֲלָכָה, וְתִיקִיוּ יֹאמְרוּ לוֹ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יָאֶה.

זַכַּאי בִּמְלוּכָה, חָסִין כַּהֲלָכָה, טַפְסָרָיו יֹאמְרוּ לוֹ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאָה, כִּי לוֹ יָאֵה.

יָחִיד בִּמְלוּכָה, כַּבִּיר כַּהֲלָכָה, לִמוּדָיוּ יֹאמְרוּ לוּ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאָה, כִּי לוֹ יַאֵה.

מוֹשֵׁל בִּמְלוּכָה, נוֹרָא כַּהֲלָכָה, סְבִיבִיוּ יֹאמְרוּ לוֹ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יַאֵה.

עָנָיו בִּמְלוּכָה, פּוֹדֶה כַּהֲלָכָה, צַדִּיקִיו יֹאמְרוּ לוֹ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יַאֵה.

קְּדוֹשׁ בִּמְלוּכָה, רַחוּם כַּהֲלֶכָה, שִׁנְאַנְיוּ יֹאמְרוּ לוֹ: לְךָ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלֶכָה, כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יָאֶה.

תַּקִיף בִּמְלוּכָה, תּוֹמֵך כַּהֲלֶכָה, תְּמִימִיוּ יֹאמְרוּ לוֹ: לְךְ וּלְךָ, לְךָ כִּי לְךָ, לְךָ אַף לְךָ, לְךָ יי הַמַּמְלָכָה, כִּי לוֹ נָאֶה, כִּי לוֹ יָאֶה.

אַדִּיר הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב.

בְּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנֵה, בְּנֵה בֵּיתְךְּ בְּקְרוֹב.

בָּחוּר הוּא, גָּדוֹל הוּא, דְגוּל הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנָה, בְּיָה בִּיתְךְ בְּקְרוֹב.

הָדוּר הוּא, וְתִיק הוּא, זַכַּאי הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה,בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנֵה, בְּנָה בֵּיתְךּ בְּקְרוֹב.

ּחְסִיד הוּא, טְהוֹר הוּא, יָחִיד הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנֵה, בְּנָה בֵּיתְךּ בְּקְרוֹב.

פַבִּיר הוּא, לְמוּד הוּא, מֶלֶךְ הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנֵה, בְּיִה בִּיתְךְ בְּקְרוֹב.

נוֹרָא הוּא, סַגִּיב הוּא, עִזּוּז הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנֵה, בְּנָה בֵּיתְךְ בְּקְרוֹב.

פּוֹדֶה הוּא, צַדִיק הוּא, קְדוֹשׁ הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנָה, בְּיִתְרְ בְּקְרוֹב.

ַרַחוּם הוּא, שַׁדַּי הוּא, תַּקִּיף הוּא יִבְנֶה בֵּיתוֹ בְּקְרוֹב. בִּמְהֵרָה, בִּמְהֵרָה, בְּיָמֵינוּ בְּקְרוֹב. אֵל בְּנֵה, אֵל בְּנֵה, בְּיִתְרְ בִּקְרוֹב.





# We long for Egypt

# By Shez

Translated by Zoe Jordan

We long for Egypt we

Crave the security in slavery of foreseeing the lash
On our backs the grey bowl of foul gruel. There was never
television in the slaves' quarters to say nothing of video
and we

Were in real need of a good soap opera to expunge from our minds the day's shame and pain.

They gave us a picture of a green tree, branches sway in the wind and ordered that we: "Calm down."

We fell to our knees in meditation 'til the bright light of dawn climbed the screen

The black of night

And the moment has come to choose.





# Who Knows One? By Noa Yedlin

#### Translated by Joanna Chen

Who knows one? I know one: One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows two: I know two: Two powers instead of three, according to the Messianic fantasy. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows three? I know three: Three indictments, two powers instead of three, one is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows four? I know four: The fourth of January<sup>[1]</sup>, three indictments, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows five? I know five: A five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three indictments, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows six? I know six: Six despicable terms of office, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three indictments, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows seven? I know seven: Seven days of uprising in a week, six despicable terms of office, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three indictments, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows eight? I know eight: Eight criminal convictions for the minister of national security, seven days of uprising, six despicable terms of office, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three bills of indictment, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows nine? I know nine: Nine out of ten Jews, arrested in Hawara, were released the next day, eight criminal convictions for the minister of national security, seven days of uprising, six despicable terms of office, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three bills of indictment, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows ten? I know ten: Ten high court judges asserted it "extremely unreasonable" he serve as minister, nine Jews, eight convictions, seven days of rebellion, six despicable terms of office, five hours of pogrom in Hawara, the fourth of January, three bills of indictment, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows eleven? I know eleven: Kan-Eleven TV a target of the minister of communications, ten high court judges, nine Jews, eight convictions, seven days of uprising, six despicable terms of office, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three bills of indictment, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

Who knows twelve? I know twelve: Twelve bottles of champagne for 3,180 shekels, Kan-Eleven TV a target of the minister of communications, ten high court judges, nine Jews, eight convictions, seven days of uprising, six despicable terms of office, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three bills of indictment, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens above but all over the land.

Who knows thirteen? Thirteen, only the devil knows, twelve bottles of champagne for nine hundred dollars, Kan-Eleven TV a target of the minister of communications, ten high court judges, nine Jews, eight convictions, seven days of rebellion, six despicable terms, a five-hour pogrom in Hawara, the fourth of January, three bills of indictment, two powers instead of three. One is our struggle! Not up in the heavens but all over the land.

#### אָחָד מִי יוֹדֵעַ?

, אֶחָד אֲנִי יוֹדֵעַ: אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשְּׁמַים וּבְאָרֶץ

#### ?שָׁנַיִם מִי יוֹדֵעַ?

ַשְׁנַיִם אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁנֵי לָחוֹת הַבְּרִית. אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשְּׁמַים וּבְאָרֶץ.

#### שׁלשַׁה מִי יוֹדֵעַ?

ַשְׁלשָׁה אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לָחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשְּׁמַים וּבְאָרֶץ.

#### אַרבַע מִי יוֹדֵעַ?

אַרְבַּע אֲנִי יוֹדֵעַ: אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לֻחוֹת הַבְּרִית, אֶחְד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמִים וּבָאָרֶץ.

#### חֲמִּשָּׁה מִי יוֹדֵעַ?

חַמִּשָּׁה אֲנִי יוֹדֵעַ: חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנִי לְחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשְּׁמִים וּבְאָרֶץ.

#### ?שַשָּׁה מִי יוֹדֵעַ?

שִׁשְּׁה אֲנִי יוֹדֵעַ: שִׁשְּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלֹשְׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לַחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשְּׁמֵים וּבְאָרֶץ.

#### יִּיבִעָה מִי יוֹדֵעַ?

שִׁבְעָה אֲנִי יוֹדֵעַ: שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לֻחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמַים וּבְאָרֶץ.

#### שָׁמוֹנָה מִי יוֹדֵעַ?

שְׁמוֹנָה אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשְׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשְׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לֻחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמֵים וּבְאָרֶץ.

#### ּתִשְׁעָה מִי יוֹדֵעַ?

תִּשְׁעֶה אֲנִי יוֹדֵעַ: תִּשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשְׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לֻחוֹת הַבְּרִית, אֶחְד אֶלהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמַים וּבָאָרֶץ.

# Who Knows One

# **Shira Geffen**

Translated by Joanna Chen

Who knows one If one exists at all Who took a drop of sea, named it We the people Commanded seeds to multiply As much as possible Gave a name, gave a narrative A declarative - chosen to fight Heads and not tails Chosen to be persecuted To sacrifice offspring Who knows one Who gave a country and a state And freedom in the land And the riverbank swelled And who knows commanded Us to read, to remember How we survived in order To remind, to relate And to do unto another nation

What was done to us.

#### צְשַׂרָה מִי יוֹדֵעַ?

עֲשֶׂרָה אֲנִי יוֹדֵעַ: עֲשֶׂרָה דִבְּרַיָא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי לֵדְה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לֻחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמֵים וּבְאָרֶץ.

#### אַחַד עָשָׂר מִי יוֹדֵעַ?

אַחַד עָשָׂר אֲנִי יוֹדֵעַ: אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרָה דִבְּרַיָּא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילְה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנִי לָחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֶלֹהֵינוּ שֵׁבַּשָׁמֵים וּבָאָרֵץ.

#### ?שָׁנִים עַשַּׂר מִי יודע

שנים עָשָׂר אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁנֵים עֶשָׂר שִׁבְטַיְא, אַחַד עֲשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרָה דִבְּרַיָא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבַּע אִמְהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לָחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמֵים וּבָאָרֶץ.

#### שְׁלשָׁה עֲשָׂר מִי יוֹדֵעַ?

שְׁלשָׁה עָשָׂר אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁלשָׁה עָשָׂר מִדַּיָא. שְׁנֵים עָשָׂר שִׁבְטַיָא, אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרְה דִבְּרַיָא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שְׁמוֹנְה יְמֵי מִילְה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חוּמְשֵׁי תוֹרָה, אַרְבֵּע אִמְהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנִי לְחוֹת הַבְּרִית,

## אָחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשְּׁמֵים וּבְאָרֶץ.



# תַד גַּדְיָא, תַד גַּדְיָא

דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

ַנְאֲתָא שׁוּנְרָא וְאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וֹאֲתָא כַּלְבָּא וְנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְּאָכְלָה לְנַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד נַּדְיָא, חַד נַּדְיָא.

ַנְאֲתָא חוּטְרָא וּהִכָּה לְכַלְבָּא, דְּנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְּאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וַאֲתָא נוּרָא וְשָׂרַף לְחוּטְרָא, דְהִכָּה לְכַלְבָּא, דְּנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְּאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וַאֲתָא מַיָא וְכָבָה לְנוּרָא, דְּשָּׁרַף לְחוּטְרָא, דְּהִכָּה לְכַלְבָּא, דְּנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְּאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וַאֲתָא תוֹרָא וְשָׁתָה לְמַיָא, דְּכָבָה לְנוּרָא, דְּשָׂרַף לְחוּטְרָא, דְּהַכָּה לְכַלְבָּא, דְּנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וַאֲתָא הַשׁוֹחֵט וְשָׁחַט לְתוֹרָא, דְּשָׁתָה לְמַיָא, דְּכָבָה לְנוּרָא, דְשָׁרַף לְחוּטְרָא, דְהִכָּה לְכַלְבָּא, דְּנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וַאֲתָא מַלְאָךְ הַמָּוֶת וְשָׁחַט לְשׁוֹחֵט, דְשָׁחַט לְתוֹרָא, דְּשָּׁתָה לְמַיָא, דְּכָבָה לְנוּרָא, דְשָׂרַף לְחוּטְרָא, דְּהִכָּה לְכַלְבָּא, דְּנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְּאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.

וַאֲתָא הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא וְשָׁחַט לְמַלְאַךְ הַפְּנֶת, דְשָׁחַט לְשׁוֹחֵט, דְשָׁחַט לְתוֹרָא, דְשָּׁתָה לְמַיָּא, דְכָבָה לְנוּרָא, דְשָׂרַף לְחוּטְרָא, דְהָכָּה לְכַלְבָּא, דְנָשַׁךְ לְשׁוּנְרָא, דְּאָכְלָה לְגַדְיָא, דְזַבִּין אַבָּא בִּתְרֵי זוּזֵי, חַד גַּדְיָא, חַד גַּדְיָא.



#### **Authors:**

Ilana Bernstein **Etgar Keret Bacol Serlui Dov Elboim David Grossman** Haim Be'er **Yehudit Rotem** Yossi Tzabari **Yaniv Iczkovits** Ishay Rosen Zvi Yishai Sarid Rabbi Mishael Tzion **Navit Barel Nurit Zarchi** Noa Yedlin Eran Bar-Gil Rivka Miriam **Rachel Elior** Shira Geffen

#### Partners in Protest and Hope:

Achiad Gabriel Levi Benny Barabash Dov Elboim Yaara Shehori Ruthy Hazanovitz Sharon Weisberg

Photographers of protest and hope:

Ohad Matalon Erez Harodi ELAN

-

# English Translations:

Orr Scharf Jessica Cohen Zoe Jordan Lisa Katz Maya Klein

-

# English Translation Editors:

George Eltman & Deborah Harris



